# COLLEGIUM ETHICVM,

SEV

Philosophia Moralis.

AHTHORE

ADRIANO HEEREBOORD,
Professore in Academia patria Lugd. Batavorum Philosopho.



LONDINI,

EX Officina ROGERI DANIELIS, ELO IDC LVIII.

Plus Policy Contraction

CARLANTA CARANTA CARAN

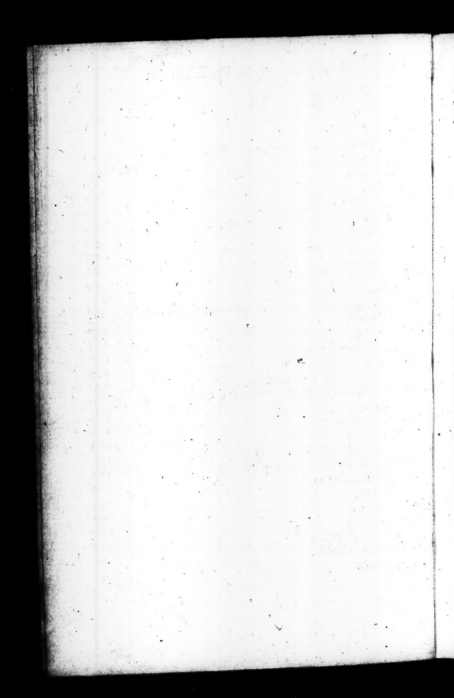


Consideration of the second se

## Disputationum Practicarum

## INDEX.

| TE Constitutione Philo sophie practic    | e. 1                   |
|------------------------------------------|------------------------|
| De summo Bono.                           | 14,24,31               |
| De Spontaneo.                            | 40                     |
| De Invito.                               | 49                     |
| De Actionibus mixtis.                    | 57                     |
| De Intellectu practico & recta ratione.  | 64                     |
| De Voluntate.                            | 70                     |
| De Motivo Voluntatis.                    | 78                     |
| De Libero arbitrio.                      | 89                     |
| De Affectibus in genere.                 | 99                     |
| De Affectibus, Canfis & Divisionibus.    | 105                    |
| De Virtute in Genere, & de Intellectuali |                        |
| De Prudentia.                            | 119                    |
| De Virtute morali in genere.             | f25                    |
| De Virtutis moralis causts.              | 132                    |
| De Virtutis moralis incremento, decremen | tto, opposito. 139     |
| De Virtuis moralis Divisione, & fortitu  | dinis Definitione. 147 |
| De Fortitudinis Divisione, Extremis,     | o questionibus quibus- |
| dans.                                    | 153                    |
| De Temperantia.                          | 159                    |
| De Liberalitate.                         | 164                    |
| De Liberalitatis extremis, & Magnifice   | ntia. 172              |
| De Magnanimitate, & Modestia.            | 178                    |
| De Mansuetudine.                         | 186                    |
| De Comitate.                             | 194                    |
| De Veracitate.                           | 200                    |
| De Vrhanitate.                           | 209                    |
| De Iustitia Vniversali.                  | 218                    |
| De Institia particulari.                 | 228                    |
| De Amicicia.                             | 1 245                  |



# ETHICUM.

DISPUTATIONUM PRACTICARUM
PRIMA,

DE

### CONSTITUTIONE PHILO-SOPHIÆ PRACTICÆ.

#### THESIS I.



Juma imaginis tenues in homine post la plum reliquia, & qua superest naturalis luminis exigua scintilla inter ignorantia cineres micans non tantum ad rerum contemplationem sese extendit, sed & ad homesti inhonestique discrimina pertingit.

fapientiæ originalis, fed & justitiæ igniculi, nectantum univerfi naturam speculari, sed & debita erga Deum hominesque officia præstare, ipsa quidem nobis innata lex docet : Illa ergo infita nobis Philosophiæ rudimenta exceli & fludio perfici par eft , quo magis ad Conditoris noftri imaginem accedamus. Cum igitur Philosophia theoretica pulcherrima variarum rerum cognitione animum exornet, fed secundum cam actiones nostras dirigere non doceat, ipsa luce meridiana clarius est, (a) talem Philosophiam dari debere, que mentem ca doctrina, que eft de vita refte inftituenda fecundum natura rationifq; leges, imbuat Theoretica enim Philosophia frustra foret, nisi practica quoquessette, cui aliquo modo illa fubordinatur. Hæc illa Philosophiæ pars eft, quam, quod actiones nostras dirigat, Practicam vel Activam, guod mis five mores formet, Moralem five Ethicam quidam vocant, licet hoc nomen aliis quandam ejus partem designet. Speculativa Philosophia intellectui speculativo, Practica practico inest: illa in veritatem investigandam tantum incumbens, hominem ad Dei notitiam pleniorem (utpote jam per naturam à nativitate ejus inchoatam) per creaturas deducit: hæc vero mortales cognitum ex tatiocinatione diligenti Deum jubet colere, venerari, adorare: illa hominem sui cognitionem docet, mentisque humanæ qualemcunque cumDeo similitudinem summa cum delectatione contemplatur; hæc vero dirigere ejus actiones satagit, & viribus ejus jam exploratis, secundum eas, acestas suas instituendi modum tradit. Hanc publicis disputationibus, Deo savente, proponemus; & quo melius ejus natura intelligatur, prima hac disputatione de ejus constitutione, quantum sieri potest, breviter & perspi-

cue agemus.

(a) Ethicam dari & quidem diftincam à Theologia probatur ex principiis practicis five notitiis boni & mali omnium hominum cordibus naturaliter infitis , quæ nihil funt aliud , quam superftites quadam reliquia imaginis diving in homine, quas in te invenerunt gentiles fcripturarum luce destituti, & ex quibus procuderunt præcepta de virtutibus exercendis & moribus honefte inflituendis .Hzc Ethicam nobis faciunt ac constituunt. Præterea eam dari probatur à Philosophia Theoretica, quæ Deum docer, cognoscere ex I bro natura , non feriptura , lumi enatura, non gratia aut fidei,ac fruftra id doceret nisi alia foret Philosophiz pars, que exponeret Dei jam cogniti cultum ex lege natura, non revelata, quod facit Ethica dum explicat virtutes , docetque eas exercere, quibus exercitis Deus colitur.

Imago Dei ; fecundum quam conditus est homo confistebat in sapientia , justitia & fanctitate; hæc per lapfum Adami multum fuit corrupta atque imminuta, non in totum fublata, ideoque remanserunt in hominis animo quadam reliquia fapientiz primava circa verum & fallum , quæ vulgo principia Theoretica vocantur : & reliquiz quadam juftitiz originalis circa bonum & malum, quæ vocantur principia practica; utraque dicuntur infita five innata, quia horum principiosum notitia, non postea accedit institutione, sed ab ipsa nativitate omnium hominum animis est insculpta, non quod starim atque homo natus est in actum prorumpat , infans enim nihil novit, nec Deum, nec fe, nec parentes, nec aliquid rerum, sed quod, cum in cordibus noffris lateat, adultiore ætate, quando rationis usus accedit,

f

d

n

n

0

fi

a

g

m

ſu

la

q

le

le

m

he

codit, sese exerat, fine syllogismo aut demonstratione, quia hac principia sola vocabulorum significatione percepta cognoscuntur: speciarim dicuntur

n

1-

Ò

c

į,

n

t

i-

ıί

1-

1,

i-

1-

Sc.

ia

i-

is

æ

1-

1-

)-

e-

2-

1-

d

n

m

d

T-

re

C-

t,

principia practica, sive notitiz naturales insitz boni aut mali, lex naturz, aut innata, quz distinguuntur à lege morali, quz sunt revelata.

- II. (a) Ut vero Philosophiæ constitutionem distincte & methodice explicemus, duo capita examinanda nobis sunt, definitio, cjusque membra, & divisio. Definitur autem Philosophia Practica hoc modo: Philosophia Practica est prudentia humanas actiones divigens, ut in hac vita natura viribus homo beate vivat. Hæc definitio genere & differentia, ab objecto, officio & fine desumpta, constat, de quibus singulis quædam dicemus.
- (a) Quacunque disciplina distinguuntur per diversos considerandi medos, non funt exdem : sed Ethica seu Doctrina Morum ac virtutum, prout illa cognoscitur naturali intellectus lumine ex principiis nature infitis, & Theologia seu Doctrina morum ac virtutum, prout illa cognoscitur supernaturali intellectus lumine ex verbo Dei, distinguitur per diversos considerandi modos, ergo non funt ezdem; Major vera est, quia omnium Disciplinarum distinctio, à diverso considerandi modo, seu, ut alii loquuntur, objecto formali petitur; Minor fic probatur: Naturale intelledus lumen vocatur ipla intelligendi potentia, qua omnes homines funt præditi ex natura fua, & res intelligunt absque ulla revelatione, aut fide infula, quæ vocatur supernaturale intellectus lumen, quia supra naturalem potentiam intelligendi illi superadditur : prius vocatur lumen Nature, eftque omnibus hominibus commune; posterius

vocatut lumen Gratiz, & convenit solis Christianis, ac fidelibus, non item paganis, aut infidelibus : quantum vero differt lumen Natura à lumine Gratie, seu fidei, ratio à revelatione, tantum differt Ethica à Theologia. Porto principia natura infita dicuntur enunciationes quædam omnium hominum animis ab ipla nativitate inferiptæ, atque infculptæ, vulgo communes notiones, per quas non quidem homo intelligit ftatim arque natus eft , fed quas, fimul, arque ad usum rationis pervenic, statim novit effe veras abique ulla institutione aut probatione & ex quibus ratiocinando in aliarum terum cognitionem devenit. Hac principia funt vel theoretica vel practica: Theoreticafunt , e.g. Idem poteft effe, & non este, Bis bina funt quatuor, Totum majus est sua parte. Practica funt , v. c. Deum cole, Parentes honora, Quod tibi non vis fieri, id alteri ne feceris. Ex Principiis Theoreticis deducit, mens conclusiones theoreticas, - ' A 2

& deducitut in cognitionem rerum Phylicarum , Metaphylicarum, & Mathematicarum. Ex principiis practicis deducit Ratio conclusiones practicas de rebus agendis, & deducitur in cognitionem gerum Ethicarum , Politicarum , & Occonomicarum : fic intellectus hominis ex principio boc , Quod tibi non vis fieri , id alteri ne feceris , varias deduxit leges , & Præcepta de virtutibus exercendis, & vitis fugiendis. v.c. Quia nolo mihi eripi vitam, aut bona, ratio mea infert, ergo nec ego alterius bona aut vitam eripere debeo; inde

nata lex est, Non furaberis, Non occides , & nata virtus , Justitia, que docet fuum cuique effe tribuendum & relinquendum; & Clementia, que docet iram esse moderandam, odium deponendum, czdem vitandam, ac fic procedit Ethica: at vero Theologia docet, non esse furandum, non effe occidendum, fimpliciter, quia Deus id in Verbo suo & Lege Morali per Mofen revelata utrumque prohibuit. Ex quibus omnibus paret, alio modo tradi Doctfinam Morum & virtutum in Ethica, & alio in Theologia.

III. Genus in definitione Philosophiæ Practicæ positum, eft prudentia : (a) cum enim tres fint diffincti habitus intellectuales, scientia, prudentia, ars (intelligentia enim non habitus eft, sed naturale lumen; & sapientia non est habitus ab arte, scientia aut prudentia diversus) ad unum ex illis tribus necessario revocari debet. Ex definitionibus autem scientiæ & artis, (b) fi ftritte utraque sumatur, ut su-mi solet in Peripatericismo, liquido apparet, Philosophiam Practicam ad neutram revocari posse. Scientia enim omnis ad Philosophiam Speculativam pertinet, cum ergo Philoforhia Practica distincta pars fit Philosophiæ, scientia dici nequit : deinde objectum scientiæ funt res necessariæ, finisque nuda cognitio; at Philosophiæ Practicæ aliud obje-Rum & finem effe mox apparebit. Quod quidam volunt hanc Philosophiæ partem esse scientiam, ut loquuntur, pra-Aicam, ne speciem quidem veritatis præ fe fert : aperta enim contradictio in verbis eft ; & dum hanc Philosophiam scientiam effe dicunt, addita voce praffica, se ipsos refellunt. Ars autem effe nequir Philosophia practica, qui non circa motione, sed circa meiges occupata eft, ut fatim dicetur. Nonnulli conantur probare Philosophiam Practicam non esse prudentiam hoc argumento, quod prudentia cum virtute necessario fit conjuncta, Ethica vero non item; fed quod

quod ea etiam in homines pessimos cadat. Resp. Verum illud eft, prudentiam cum virtute necessario esse conjunctam, ideoque Ethicam,cum fit prudentia, necessario quoque virtute comitatam effe debere; & per consequens cam non cadere in homines improbos : quamvis enim qualiscunque preceptorum moralium cognitio in improbis reperiatur, non tamen Ethica reperieur : nam ilta præceptorum cognitio in hominibus malis Ethica dici nequit, quia Ethicæ definitio ei non convenit; Nam Ethicæ attributa essentialia ei non conveniunt, à quibus definitio desum-

n

12. ti-

80

Te

n-

lic

0n,

i-

10

e-X 0-

80

in

146

m

Æ

m

15

1-

m

is

0-

ci

e-

1t

-

ta

m

1-

n

e-

m

m

d

d

lectuales & non quinque, hac oft, quia triplex tantum eft objechum circa quod cognoscendum eger aliqua facilitatione intelledus hominis; nempe vel eft objectum Sempurov cantum, vel megalor vel mounti, i.e. objectum intellectui humano venit vel cognoscendum rantum, & circa id adjuvatur habitu intellectuali scientiz, vel objicitur non tantum cognoloendum, fed & agendum aut faciendum , differunt autem actio & effectio megigis & moisors, quod actio feu megigis agentem denominet bonum vel malum, effectio feu moinous eum denominet peritum vel'imperitum; circa cognofcendum objectum weguler feu sgibile juvatur intellectus à prudentias circa objectum cognoscendum womitor effectibile perficitur intellectus ab arte; intelligentia autem non est habitus, quia versatur circa prima principia, rum rheoretica, tum practica, ut font , Totum est majus lua parte, & Deum cole, &c. ad quorum cognitionem & affen-

(a) Ratio, ob quam tres tan- fum intellectus nulla eget facilitum funt ponendi habitus intel- tatione, confequenter nullo habitu , qui facilitarem inducar; quia ista principia ex fola vocabulorum cognitione accepta cognoscuntur: sapientia vero non oft habitus distinguens; sed ex scientia & intelligentia compo-(isus)

Habitus intellectuales dicuntur qualitates quædam, quæ intellectui adveniunt per frequentes intelligendiactiones, quibus ad facilius intelligendum dispomeur, ac juvatur, funtque tres; Scientia, qua facile invelligit res necestarias, carumque veritatem, Prudentia qua facile intelligit res morales, & civiles, aaiones bonas & malas, & quid fit faciendum & quid fit fugien dum , Ars, qua facile intelligit res artificiales, & quomodo opera artificiola, & lecundum quas regulas debeant produci. Ethica est Prudentia, quiaintellectum juvar in facile cognoscendis actionibus benis ac malis , virtutibus ac vitiis .

(b) Scientia fumitur friecum fignificat cognitionem rei neceflariz per caufam proximam; eknis: fumitur late, pro qualibet cognitione quocunque modo & medio accepta : Ars fumitur ftri-

que tum effectum demonstratio- te,cum sumitur pro habitu cum recta ratione effectivo; late, cum fumitar pro congerie præceptorum recta methodo dispositoru.

I V. Sequitur differentia Philosophiæ Practica, qua, uti diximus , ab objecto , officio & fine de fumpra eft. Objectum & officium fimul explicabimus Objectum five fubjectum ; operationis, feil. non confiderationis, feu potius, comemplationis (hoc enim, fi proprie sumatur, ad scientias tantum pertinet) in Philosophia practica eft tum ipse insellectus praclicus, tum ejus actiones, circa quod objectum Philosophia practica dirigendo versatur, quod ejus officium est: (a intellectum practicum dirigit Philosophia practica fubjeffive, actiones vero intellectus practici dirigit objeffive. Intellectus enim practicus duplici imbecillitate laborat : (b) nam sape male de rebus judicium absolutum fert, quando judicat bonum effe malum, & contra; fæpius à recto abfoluto judicio, reluctante affectuum impetu, discedit, & extra honestatis limites exorbitans, ignobili socordia se pasfionibus subjicit, quas domare, domitisque imperare, deberet. Huic duplici im becillitati hæc Philosophiæ pars practica medetur : nam, quod ad primam attinet, intellectum practicum doctrina præceptisque imbuit, & cum ita fingit ac format, ut in judicando à recto tramite nusquam abetret : Quod ad secundam ; eadem ita intellectum confirmat, ut postquam in thefi, i. e. universaliter , generatim , bene de rebus judicavit , vel flatim idem in hypotheli, i. c. particulariter & in specie, teratjudicium; vel fi que oriatur animi fluctuatio ac dubitatio propter appetitus fensitivi contumaciam, non tamen cedat affectibus, fed post difficilem lumen cedar ac pugnam, victor ramen evadat, & turpes istos motus rectæ rationis imperio subjiciat.

(s) Ethica dirigit intellectum practicum fubjective, quia ipfi intelledui pradico ineft , tanquam subjecto; eft enim habitus Intelleaualis, non quidem fpeculativus, fed pratticus, quia eft

prudentia actionis intelledus practici : dirigit objective , quia ha funt objectum circa quod Ethica occupatur; hoc enim agit Ethica, ut intellectus practicus bene consultet , deliberet, judijı

fa

8 fe

r

n

n

ti

q

C

it

r

fe

ra , quæ funt actiones ejus!

n

Illud dicitur dirigi subjective à Philosophia practica, cui illa ineft, illud vero objective, circa quod iplum dirigendo occupatur : unde fubjectum Ethica, cus, objectum vero, quod dirigit, funt ejus actiones. Intelledus practicus dicitur , qui & quando versatur in cognoscendis & judicandis rebus, actionibus bonis vel malis, ficuri Theoreticus dicitur, qui & quomodo occupatur in intelligenda & judicanda rerum veritate vel falfitate: Actiones Intellectus pra-&ici , quas Ethica dirigit , funt judicia ab intellectu lata, de bonitate vel malitia rerum, rationum humanarum. In hisce judiciis ferendis, quia intellectus ixpe aberrat, eget directione; & prout hæc judicia funt vel abfoluta vel comparata, ita aberrat intellectus practious gemino modo: nam interdum abfolute simpliciterque judicat effebonum quod est malum , & contra interdum postquam aliquid quidem judicavit esle bonum absolute & simpliciter , idem

cet difernat , decernar & cere- tamen , ut malum judicat judicio comparato expensis omnibus circumftanciis fingularibus, ita fur aliquis simpliciter quidem & absolute judicat furari effe malum, at cum respicit expletionem luz libidinis aut vocui ineft, eft intellectus practi ; Jupratis; quam non poteft explere; nifi per bona aliena, & considerat Possessorem abesse, ant occasionem fibi naram bona ejus clanculum auferendi ; hilce aliifque circum fantiis expensis, qued judicabar absolute elle malum , v. c. furari, quia erat veritum, idem tamen judicio nune comparato judicat effe bonum , quia factur ut illud fit medium & bonum utile explenda libidini aur voluptari. In urroque judicio ferendo, ur illud fit rectum , intellectum Pra-Alcum dirigit Ethica, hunc fub-

jective; & ipla judicia objective. (b) Quod fit, cam simpliciter judicat effe bonum, quod est malum , qui craffus eft & fupinus error; fed cum novit quidem quid fit bonum fimpliciter, quid malum, & tamen malum pre bono eligit vi affectuum abreprus, error eft judicii compa-

rati, non absolution mon

V. Philosophia Practica intellectum, scil. practicum, ejulque actiones, i. e. judicia , non trustra, sed propter finem aliquem dirigit, qui vel subordinatus vel ultimus est in hac vita. Finis ejus subordinatus eft (a) medes ex recta rationis præscripto exercira. Finis ultimus Philosophiæ practica est summum bonum seu beatitudo, ad quam omnes suas actiones mortales dirigunt, & in quam definenter feruntur. (b) Mon enim appetitus noster circa summum bonum indifferenseft, five quoad actus exercitium (ut barbare cum Scola-Ricis flieis loquamun) five quous fluisfectionem, fect ab co determinatur (e) necessario, or tamen liberrime beatstudinem expetit & desiderat. Caterum (d) beatstude, yel objectiva est, yel formalio: hac est actus, quem circa summum bonum exercemus; illa est actus issus objectum. Videndum igitur, quanamist beatstudo objectiva, qua sinis ora sion nofirarum este debot, & circa quam actus ille, in quo somalis beatitas consistir, est exercendus.

(a) mode e fignificat in Philofophia morali, adionem in per ratam facultatis inferioris, and e max fen fixivatant, vegerantis, in quantum fubeli imperio facultaris fuperioris, intellectui aut veluntati, qua facultas urreque dicitus fuperior, quia estanima sationalia, qua fane longe fapet rior, aq longe nobilior est fen-

tiente & vegetante.

aggen Latine dicitut Alio non quavis, fed humana, imo non qualibet hominis actio, fed illa, qua producitut en intelle-Aus & voluntatis imperio ob quam homo dicitur bonus aus malus, ideoque putritio & accretio, quamvis fint actiones hominis, qui crescit de nutris tur, non funt tamen actiones humana, quia non producuntur ab homine per imperium intellectus practici, & voluntatis, neque enim homo, aut crescit aut nutritur, cum vult aut judicat Gbi effe crefcendum, vel fe putriendum, fed actiones videndi incedendi loquendi gaudendi , tristandi , amandi , meruendi-& italcendi &c. funt actiones humanz, quia nemo illas exerit, nifiquia vult & judicat illas effe facienday, arque his similarque dicumturage fee, vel Actiones imperatz, quia eximperio voluntario & intellectus judicantis, producuntur, anqueab illis aliquis dicitus bonus vel malus a prout hie fequitur parferiptum intellectus recte judicantis, vel prave: P

be

n

fr

ñ

n

Finis ultimus, & fummum banum, ambo intelliguotur da has vita, hoc est, quem sinem, & quod bonum obtinere possibet homines dum vivunt, & urmmune acquirere valent nas

tura viribus.

(b) Dicitus appetitus indifferens, quo ad actus exercitium fen quo ad contradictionem, quaterus potett appetere a quo ad iperitarionem, quaterus, contradictionem, quaterus, parch appetere velodifie; nam appetere & nen appetere, appetere de nen appetere, appetere de diffe, contradictione; appetere de odiffe, contradictioner, quaterus de diffe, contradictioner, appetere de odiffe, contradictioner, appeter de odiffe, appeter de odiffe, contradictioner, appeter de odiffe, contradictioner, appeter de odiffe, contradictioner, appeter de odiffe, appeter de odiffe de odiffe, appeter de odiffe de

Indifferent dicitur, quoad aftus exercitium, quod potest agere, & non agere, quoud specificationem, quod penust ager te hoc vel illud: neutro modo, appetitus indisferent est circa fummum bonum, nam nullus hominum est, ne improbissmus quidem, qui non veltressebentus, aut qui aliud potest appete re quam summum bonum; bac necessinecessitas appetendi summum bonum eft ab ipfa natura hominis, Deus enim homini indidit iffam inclinationem, qua non num; & ramen cum appetitus notest non ferri in lummam bomont apperen do, qui fane apper tipus fruftra foret nili lummum bonum daretur; acqui Deus & natura nihil fruftra faciunt.

t,

n

23

20

10

is,

-

14

n

cl

91

1

n

-

12

(c) Hine liquet non omnem neceffitatem pugnarecum libertate; fane necellatio appetitut fummum bonum, quia, abi fuerit perceptum ab intellectu, ita trahit voluntatem, ut illa non poffit nen ferti in illud, quia hoc adeo verum eff, ut nullus ne

quidem nequisimorum hominum, imo nec iple diabolus, non appetat necessario fummum bonofter illud appetit, appetit libere, quia tum aliqua actio fit libere, quando fit ex voluntatis imperio & pravio rationis judicio, atqui urrumque hic fit ; appetimus, quamvis necessario. fammum bonum,quia volumus & judicamus effe apperendum.

(d) Bestindo objectiva dicirur illa res, qua nos bear, & fœlices reddit, formalle dicitur illa actio, qua id, quod nos bear, fit noftrum, & nosis applicatur.

VI. (a) His quidem flamendum eft, bearitudinem objectivam debere effe finem absolute ultimum & nulli alteri fabordinatum, infinitæbonitatis, fumme necessarium, immutabilem, mernum, immenlum, qui lit caula efficiens, rerum omnuma quo omnia fimul fine, & in quem omnia tendant. Summing enim fe non fit, dabitur alter finis co for perior, & fie fumini boni nomine erir indignus, urpore cum fit bouum Tubordinatum : ut autem fummus finis fit, iofinite bonitatis effe debet, ut fiftere queat appetitum, animumque in fummo fœlieitatis gradu con hitutum, putcherrima fui fruitione occupatum, detineat: (b) Foluntas: entin beno alique finite non fatiatur, & quamvis condta per makorum finium fubordinationem ad finem ultimum tendant, illa tamen fola immediate fummum finem defiderat, appetit, intendit. Porto ne in ancipitis boni pollellione parum fælices fint mortales, interque fpem & metumindubio fit animus, beatitudo hec objectiva si ens fumme neceffarium, immurabile, immensum, &c. offe debet : & quoniam nullus alius absolute ultimus finis effe poteft, nist quiterum omnium fit caufa efficiens (uterque enim infinitus elle debet, nec præter unum infinitum, aliud ullum datur) recte illud fummum bonum vocamus, à quo & propres quod funt omnia. His igitur fummi boni requifiris ob.

fervatis, totam entium classem persustremus, quaramusque tale ens, cui omnia hac ante citata attributa exacte conveniant. Certe, nullum aliud reperire erit, nisi ipsum Deum ter Opt. Max. reverendum illud & colendum numen, qui totius mundi, rerumque omnium causa procreans & conservans est, qui omnia ad gloriam suam, atterno sua providentia, decreto immutabili, dirigir ac refert:

(a) Finis & bonum reciprocantur,scilicet boc sensu; omne bonum, five verum, five apparens, eft finis, five ultimus, five subordinatus; & omnis finis, tum ultimus,tum fubordinatus, est bonus, vel vere, vel apparenter; aut etiam omnis finis eft bonum, vel honestum, vel utile, vel jucundum,& omne bonum, vel honestum, vel utile, vel jucundum, eft finis, vel ultimus, vel subordinatus, qui vulgo una voce vocatur medium; hic que ritur finis ultimus, & bouum verum, achonestum.

(b) Valuntas five appetitus hominis dicitur infinitus objectivè, quia nulla res creata, etiamfi
omnes et fiftantur, defiderium
ejus expler, est tamen finitus
subjective, quia est facultas, aut
potentia hominis, qui est creas
tura finita; solum autem sum
mum bonum est infinitz bonis,
tatis, deoque aptum ut satisfaciat appetitui nostro infinito,
estq; solus Deus, qui finis est ultimus, quia omnia fecit per se.

& omnia fiunt propter ipium. Si dieas in hac vita Deum ut fummum bonum posideri non posse, Respond, omnino posse, nam qui Deum naturz lumine cognoscit, & cognitum ex naturz lege colit, is Deum tanquam summum bonum posset, at que utrumque ab homine sieri potes in hac vita naturz viribus, citra sidem aus revelationem, & factum est à Gentilibus.

I

P

fi

q

Voluntas humana vulgo dicitur finita subjective, & infinita objective; fenfuselt, quod fit facultas subjecti finiti, puta, anime rationalis, fed quod in apperendo, nullis certis objectis aftringatur, nullis finibus coerceatur, sed in infinitum quali abeat omnia appetendo; hze caula eft , cur nullum ens finitum fit vera beatitudo objectiva, quia infinito appotitui fatisfacere nequit, quem explet folus Deus, qui. quia est infinitz bonitaris, solus voluntatem in infinita fua appetitione fatiat.

VII. His sic explicatis, removemus hine omnia boni simulachia versus, qua n bona, quæ multi mortales pro actionun suaru n finibus suntamplexi: Epicureorum volupratem corpoream (si sic eorum sententiam explicare licet) Stoicorum habi us virtutum, Peripateticorum actiones virtutum, denique corporis & fortunæ bona, quæ 10 hun,

16-1

te

m

n,

0-

m.

ut.

le,

ne.

u-

m.

it-

eri i=

03

18.

i-

ta

lit a-

P-

r-

ıſi

i-

i-,

5-

13

-0

.

i

3

i. e. in nostra potestate non funt, pro summo bono seu beatitudine objectiva haberi posse pernegamus, five quodlibet corum scorsum, five omnia aut pleraque simul sumas. Qui enim in his rebus felicitatem consistere contendunt, illi ex creatura Deum faciun, & creatori debitum honorem, virtuti aut externis bonis adscribunt : hac temeritas, ne impietatem cam vocem, in Ethnicis tolerari non posset, & nihilominus tamen eam Christiani, per avia Paganismi Gentiles secuti aftruunt ac defendunt. Tota rerum universitas Deum pro fine summo, assimulationis non indigentia, habet, etiam minutiffima & viliffima quæque naturæ effecta propter Dei sanctissimi gloriam operantur, & interim homo, qui totum universum dignitate superat, totiusque orbis mirabile compendium est, nihil nili divitias, honores, aut, fi paulo generofior eft, virtutem affectabie ? Huc accedit, quod res aliz omnes non nisi per hominem ad Deum rendant, priufquain in hominem, & eo mediante in Deum ferantur. (4) Denique non fruftra eft illa naturalis, partim infita, partim acquifita Dei notitia, fed ad ulteriorem aliquem finem referri debet, qui non alius eft, quamiple Deus: Si quis quærat, quid de virtute & bonis externis sentiamus? Refp. virturem effe medium, ad fummum bonum obtinendum, fimpliciter necessarium: (b) Bona externa medii quoque rationem habere possunt respectu summi boni, non tamen ad illud fimpliciter necessaria funt, nec ad no effe, fed tantum ad sobene effe.

(a) Notitia Definita dicitur, que infeulpta est omnium hominum cordibus, in ipsa nativitate, unde vocatur innata, non quod se statim exserat, atque homo nascitur, sed, quod cum ibistit, poster sels exserat sponte sua, absque molestia aut probatione ulla, cum homo ad rationis usum pervenit, esque nihil aliud quam testimonium conscientia uniuscopisque de Deo. Acquista notitia Dei est, que per terminos medios desumtos

(a) Notitia Dei infita dicitur, à rebus crearis, & per syllogisque infeulpta est omnium homonac probationes acquiritur; minum cordibus, in ipsa nativituraque naturalis est, quia neutra est per revelationem. aut hausta ex verbo Dei, que notività Dei dicitur revelata.

Notitio infica dicitur, qua Deum cognoscimus ex nobis ipfis, seu ex Idea Dei, omnium hominum animis innata seu ex conscientiz testimonio. Acquistra dicitur, qua Deum cognoscimus ex rebus creatis extra nos positis in toto mundo; illa dicitur Dei notitia subjectiva, hac Dei objectiva, quia illa ex ipso homine eruitur in quo est, hac acquiritur ex objectis, sc. rebus vissilibus extra hominis collocarie.

(b) Bona funt vel interna, vel externa. Interna dicuntur, quæ intra hominem funt, funtq, vel

animi, ut Virem; vel corporis, ut Sanius: Externa vocantur, quæ extra hominem funt, & vulgo vocantur bona fortunz, ut Divitie, bonores: kæc non faciunt ad fummi boni acquifitionem aut possessionem simpliciter, sed ad illud acquirendum & possidendum facilius.

h

a

go

c.

fe

Pi

qu

pa

EC

ho

cf

fte

ce

fo

C

fo

te

re

te

63

VI

0

ph

til

fo

Ge in

n

VIII. Beatitudo formalis, five actus, quem homo circa beatitudinem objectivam exercere debet, necessario est operatio animi præftantiffima, quæ procul dubio eft, Dei glorificatio, quatenus illa ab homine, in naturali flatu fpeetato, Deo tribui poreft & debet. Nam nuda theoria & oriofa speculatio hie non fufficit, sed requiritur præterez aliqua praxis; cum creaturarum omnium fit, Deum creatorem faum eelebrare. I deoque Apostolus gentes avamono-Miles effe dicit, dom proves & Sein, s'y ale Sein idikaran, hiu paelsm var: Utraque hac, tum objectiva, tum formalis bearitudo, integram hominis foelicitatem conflituit, & unius finis ia tionem laber. Ad finem autem hunc obtinendum neceffacia condicio est ejus notitia, que condicio quoque in omni fine locum habet : (a) finem igitur hunc cognofcere nos oporret prinfquam eum acquirere possimus. Hinc fequitut Philosophiam Theoreticam à Practica præfupponi, & hanc ille tanto nobiliorem effe, quanto nuda cognitione actio & operatio præftat. Porro ubinam & quemode ifte finis obtineatur per Philosophiam Practicam, circumstantia in definition caddita indicat, Ic. in hac vita & nature viribus : ad fueuram enim vitam media, que hac Philosophia præscribit non pertingunt; & bonum supernaturale ad Philosophiam non pertinet.

(a) Omnis finis necesse est, ut przecognoscatur, antequam appeti valeat, non tamen necesse est ut semper przecognoscatur ab eo agente, quod finem appetit; nam res inanimata & plantz ob finem agunt cognitum, non quidem à se, quia razione

carent ac lenfu, fed à Deo, qui illas dirigir in finem illis à fe præfficum; brute agunt propter finem à se cognitum, sed sensu tantum, homines agunt propter finem à se cognitum, sed ratione, ,ut

uz

lgo

vi-

ad

aut

en-

ir-

eft )ci

C-

8

ca

2-

10-

511-

0,

4

£

ini

0-

ut

ne

82

ti

fi-

ad

ri-

0-

df

se ier

fu

ral-

ne

IX. Fine jam explicato ad media veniendum eft, quibus hac fælicitas acquiri poteft, & ad pracepta, quibus do-Arina de hisce medis traditur. Quoniam vero non unius. generis ifta doctrina eft, ad Philosophiæ Fracticæ conftitutionem quoque pertinet divisio : quam omnium optime inflieuiffe videtur Picolomineus introd. ad decem grad. civil. Phil. c. 8. Hunc igitur secuti in duas partes hanc Philosophiam fecamus, alteram generalem, quam Ethicam firite dictam vulgo vocant (Ethica enim late fumpratoram Philosophiam Practicam nonnullis comprehendit) alteram specialem. que in Occonomicam & Politicam fubdividitor, Ethica, feu pars ifta generalis generalia præcepta tradit, & certo vita generi non aftricta : pars specialis generalia ifta procepta reftringit, applicatque ad certa subjecta, atque ita mores hominis dirigit, quatenus ille alicujus focietatis membrum eft. Eft enim homo natura rodenier Coo, ut recte ait Aristoteles: quare hominem agere vitam monasticam non decet, nisi ipsius natura legi & sapientissimo Dei inftituto, qui fociabilitatem hominum animis insevit, se opponere velit. Cum ergo omne vitæ humanæ genus, quod naturæ Philofophizque praceptis sit conveniens, in hominum focietate degendum fit, cumque societas illa sit duplex, familia & respublica; sequitur specialem Philosophia moralis partem, que vitam hominis, ut in societare aliqua degicur. spectat , bimembrem elle; ut una pars bene inftituenda vitæ in familia, alrera in republica, regulas doceat : illam Occonomicam, hanc Politicam rocant. Totam Philosophiam Practicam, tum generalem, tum specialem, sequentibus disputationibus (fi visum fuerit Des ter Opt. Max.) abfolvemus : in qua pertractanda tantam fervabimus angi-Cuar, quantam ipfa Philosophiæ fracticænatura permittit : in ca enim aut nullæ funt demonstrationes, aut falrem minus accuratæ. queinim dit 23.46 yoke (n. perle in erre e 1180, le ? califonim in class parte elle al. 🍻

ระบาร ของ เมลา โดยสมเดิง เป็นสารสายเกราะการ

#### DISPUTATIONUM PRACTICARUM SECUNDA,

DE

### SUMMOBONO

#### THESIS I.

Hilosophiæ practicæ definitionem ac divisionem prima exposuit disputatio, atque in definitione explicanda per parces, præter objectum, finem quoque proposuit, qui subordinatus, fuit acetus, ultimus, summum bonum

feu beatitudo, in quam med gus tendunt : Hæc be titudo divifa fuit in objectivam & formalem : illa, eft ipfum objectum, quod hominem beat, hæc, acquisitio objecti, quæ est operatio, qua objecto beanti homo conjungitur : beatitudinem objectivam, non effe divitias, non honores, non voluptatem, five animi, five corporis, non virtutem, five ut habitum, five ut actionem, consideratam, istac disputatione fuir indicatum, ac, quæ tandem fit objectiva hæc beatitudo, que item formalis , obiter fuit fignificatum : verum quia potissima ratio habenda est finis in Philosophia practica, uspote qui veluti Pharos quædam est illustris, ad quam media per totam Philosophiam practicam explicanda tendunt, & nos quoque disputationum nostrarum cursum dirigemus, paulo plenius de hoc fine ultimo & summo bono agendum est; hæc enim summi boni ac beatitudinis accuratior explicatio, & operam nostram meretur, & sequentibus non exiguam lucem affundet.

II. Ante omnia notandum hic est, beatitudinem non suisse à nobis divisam disputatione superiori in objectivam & formalem, tanquam in duas partes logicas sive (a) species, quarum utraque quædam sit per se integra & totalis beatitudo, sed tanquam in duas partes essentiales aut potius integrales unius totalis beatitudinis. quæ ex utraque integratur: quod ipsum quoque annotavit de visione sinis in objectivum & formalem, Suarez, in disp. Met. 23. sett, 2. num. 12.

Fnim

n

ti

it:

fo in Sc

&

pe

di

ca

ar

re

qu

ra

VC

tit

qu

tic

uli

be

rat

be

YC

bo

va

tiu

be

fef

me

app

0-

C-

e-

li-

m

li-

mv

e-

di-

70-

ut

ne

lo,

lia

a,

m

- Mr

di-

no

·u-

ti-

if-

8

es,

ti-

in-

ra-

je-

m-

Enimyero, sicut finis objectivus non potest esle nobis bonus, nisi sit à nobis per aliquam operationem acquisitus; & iccirco ex iplo & acquisicione ejus componitur & integratur unus finis totalis, ad quem intentio agentis adzquate terminatur, & propter quem adæquate operatur (avarus enim non intendit pecuniam abfolute, fed ut à fe possessam) ita etiam beatitudo objectiva (nimirum Deus, quod postea demonstrabimus) non potest nos beare, nisi nobis per formalem beatitudinem conjungatur; unde ex utraque integratur totalis quædam beatitudo (nempe Deus, ut Scholastici sentiunt, visus, ut nos explicabimus postea, glorificatus) & hanc beatitudinem adaquate appetimus. Nam utraque hæc beatitudinis pars, & objectum quod beat, & actus quo beamur, ita fefe habet ut neutra fine altera possit beare : Coincidit cum hac divisione nunc explicata, divisio in beatitudinem cujus & beatitudinem qua, sicut cam usurpat & fic loquitur, Thom. Aguinas in pr. fec. queft. 1. art. 8. fed melius loquuntur ejus Commentatores, qui priorem beatitudinem appellant que, posteriorem qua. Utraque beatitudo, tum objectiva five que, & formalis five qua, vera est beatitudo : sicut tam finis objectivus quam formalis veram habet rationem finis : ac Deus quidem, qui est beatitudo objectiva, cum fit fummum nostrum bonum, finifque ultimus, non poteft non habere veram & propriam rationem beatitudinis : acquisitio autem summi boni finisque ultimi, quæ eft beatitudo formalis, veram tenet ac propriam beatitudinis rationem, quia summum bonum non habet rationem beatitudinis nisi fiat bonum propr'um ejus, qui beatur: interim fatemur, rationem beatitudinis prius convenire objectivæ, posterius formali beatitudini, quia ratio bonitatis & appetibilitatis, qua reperitur in formali, derivatur ex objectiva : nec enim visio Dei, aut glorificatio potius haberet rationem beatitudinis, nisi Deus esset nostra beatitudo: quemadir odum enim avarus non appeteret poffessionem pecuniæ, nisi appeteret ipsam pecuniam; ita homonon appeteret visionem aut glorificationem Dei, nisi appeteret ipfum Deum.

(a) Com genus dividitor in species, toto natura generis in unaquaque reperitur specie, sic tota natura Animalis reperitur in Homine, tota in Bruto: at cam integram dividitur in mebra, non reperitur tota natura integrian unoquoque membro, nam tota natura corporis non reperitur in capite, nec pectore, nec in pedibus, aut ulla sui par-

re, sed ut corpus sit totum opore tet omnia membra concurrere; atque posteriori modo dividitur Beatitudo in objectivam, & formalem, nam non reperitur tota Beatitudo in objectiva, nec tota in formali, sed partim in hac, partim in illa, & amba debent concurrere ad beatitudinem totam & integram constituent dam.

b

fi

D

l

di

n

lie

III. Antequam, que sit beatitudo objectiva formalis, plenius explicemus, tenenda hic eft primum alia quædam beaticudinis divisio, in naturalem & Supernaturalem : naturalis eft, que eft proportionata humanæ naturæ, ad quam homo pervenire potest per sua naturalia dona : supernaturaliseft, quæ humanam naturam excedit, unde nec ad eam perventre poreft, nifi humana nacura divinitus dono graria supernaturalis eleverur. Dari naturalem bearitudinem commenfuratem naturæ humanæ, fatis arguunt tot Ethnicorum de summe bono opiniones; nam illi in illud non tam ferio inquisiviffent, nisi effe existimassent : at de superraturali bone, illi ne fomniare quidem potuerant. (a) Nos impresentimenm de Supernaturali beatitudine non agimus, quam Theologis relinquimus, fed de naturali: & non eff, quod quis miretur, Deum vifum aut glorificatum, dici beatitudinem naturalem, quia Deus dicitur (b) beautudo naturalis non ratione objecti, (Deus enim revera est ens supernaturate) fed ratione modi, quo acquiritur beatitudo feu fummum benum, (b) in quantum natur e viribus fine auxilio gratie ant doni supernaturalis possidetur. Solet ctiam beatitudo dividi in perfettam & imperfettam : quæ divisio si omnem beatitudinem adæquate dividat, poteft naturalis beatitudo, quæ folo auxilio natura comparatur, imperfecta dici, ratione beatieudinis fupernaturalis, que, quia auxilio gratia habeturi perfectior eft : interim tamen hæc ipfa, quæ perfecte eft ratione beatieudinis naturalis, subdividi potest in perfectum, & imperfectam, quatenus ex parte tantum poffidetur in via, i.e. in hac vita, plene in patria, i.e. in futura vita. Est & alia quædam

quædam beatitudinis divisio in speculativam & prasticam, quarum illa consistit in contemplatione, hæc in glorisicatione. Dei; sed illa est potius beatitudinis formalis subdivisio: quare hic non latius exponenda, & satis etiam exposita est cap. 4. Ethica Bursd. Ergo, quanam sit beatitudo objectiva naturalis atque impersecta ex parte modi possidendi, & in quo consistat, porro videndum est.

(a) Beatitudo supernaturalis confidit in cognitione & cultu Dei, profectis ex fide fecundum verbum Dei; fides enim includit conclusionem & asiensum, qua funt rationis, & fiduciam feu acquiescentiam, que est voluntatis: neutra, nec fiducia nec cognitio, acquiritur lumine natura, sed gratia ac revelationis; id= eoque beatitudo supernaturalis non potest ob omnibus possideri hominibus, sed tantum ab iis, quibus verbum Dei eft revelatum, & fides data; eftque hæc bearitudo falutaris, five ad falutem zternam in patria feu vita futura: fed bearitudo naturalis confiftit in cognitione & cultu Dei,acceptis ex libro nature, per lumen natura, ac ratiocinationis factæ ex principiis practicis innatis, non acquifitis, per fidem à Deo infusam, & hac beatitudo, non est propria quibusdam, fed communis omnibus hominibus, effque non falutaris, & obtinetur in via, i.e. in hac

01-

C;

tur

or-

ota

ac,

emt

יחי

is,

am

F8-

am

tu-

am

1100

ATT-

unt

Sec.

tu-

101

ami

His

em!

HOL

le)

uni

aut

in

di-

ca-

tur

ra-

am,

via,

alia

am

vità nofirà, dum verlamur in terris, ac cum morte defint.

(b) Beatitudo hujus vitz, & naturalis; non est folutaris, i.e. non facit hominem participem vitz zternz; at Beatitudo vitz futurz & supernaturalis hominem salutis zternz participem reddit.

(c) Deus possidetur naturz via ribus, quando absque sevelatione ex verbo Dei, absque gratia speciali aut fide donata, cognoscitur per solam naturalem intellectus nostri ratiocinationem ex rebus creatis, quas contemplando deducitur in cognitionem fapientiz, potentiz & bonitatis divina, atque adeo ipfius Dei, præterea quando colitur non fecundum legem moralem revelatam aut praicriptum lites rarum facrarum, fed fecundum legem naturalem, omnium hominum cordibus inscriptam, & przscriptum intellectus, ejusque distamen, quod judicavit per conclusiones ex principiis practicis illatas.

IV. Dere, que nos reddit fælices in hac vita, beatitudine objectiva, variæ fuerunt Philosophorum opiniones : nec enim alia de re apud Philosophos tanta sententiarum varietate unquam certatum suit, ut de hominis quidem selicitate. Magnus ille Augustinus l. 19. de Civ. e. 1. cltat Varronem, ducentas & octuaginta octo Philosophorum sententias

rentias colligentem de hoc negotio. Multa de co scribit Arift. 1.0 10. Ethic.ad Nicod. 1. 6 2. Ethic.ad Eudem. 7. Polis.& alibi. Cicero in Tufc. quaft. de fin. bon. o mal. o Paradox. Seneca de Vita beata. Nos miffis auctoritatibus rem ipfam frectabimus. Beatitudo objettiva , idem eft , quod objettum and nos bedt: effque ultimas finis & fummum hominis in hac vita bonum, quod co ipio, quod eft fummum bonum, eft bonum perfectum & Sufficiens : perfectum quidem, quia omnia propter iplum, iplum autem propter nullum eft : fufficiens, quia iplum folum fi habeatur, facit vitam ratione fui eligibilem, & nullius afterius indigentem : itaque Beatitudo confiftit in fatu omnium bonorum aggregatione affluente : ac licet omnia bonorum genera in statu beatitudinis inveniantur, in uno tamen, fc. bono animi, (a) effentialiter tantum confittit, cætera, fc, bona fortunæ aut corporis, illi adjacent, vel tanquam proprietates ab co manentes, vel tanquam adjumenta & inftrumenta secundum debitum decentiz,i.e.decorum, requisita, quasi cætera bona debeantur polfidenti bonum illud optimum: qued quid fit tandem, diftinche inquiremus. (b) Bonum eft, vel increatum, vel creatum : creatum eft, vel internum homini, vel externum : internum, vel ad animum pertinet, vel ad corpus. Quæritur jam, an beatitudo objectiva, i. e. res que nos beat, effentialiter fit pofita, in aliquo boni externo ? ap in aliquo bono corporis ? an in aliquo bono animi? an in alique bono creato? an o quomode fit pofita in folo bono increato?

(s) Quemadmodum aliud eft, quod effentiam hominis conftituir, & aliud, quod facit ad ejus integritatem, ita quoque aliud eft, quod requirirur ad boni fummi effentiam, aliud, quod ad ejus integritatem. Sine Anima aut Corpore homo non est homo, & petir effentia hominis si alterum eorum auferatur, at sine manu aut pede homo adhuc manet homo, sc. manet homo integar, & ablata manu yel pede non tollitur effentia homi-

nis, sed perit ejus integritas; sic sine bonis Animi summum bonum nen est summum bonum, & illis ablatis perit hujus essentia sed sine bonis Fortunz aut Corporis summum bonum manet summum bonum bonum illis ablatis, summum bonum non manet integrum, & essentia summi boni non amittitur, sed perit ejus integritas, hocest quod vulgo dicunt, bona Animi faciunt ad esse summi boni, at bona Corporis

aut fortung ad bene effe.

-

x

m

273

ac

oia

s,

1-

1-

:

1-

1-

1-

1-

1-

n-

:

el

-

to

5

MO

5 3

m

0-

12

m

m

m

C-

5,

0-

9

is

(b) Bona externa vocantur, quæ funt extra hominem, ut divitiæ, & extra hominis potestatem funt collocatæ, unde Gentiles en vocarunt bona fortunæ, quia hæe ab illis fingebatur Dea, que talia bona ani concederet, alteri negaret; sed Christiani sortunz bonum non norunt, quia sciunt omnia bona dispensari à providentia divina, que latgitur talia bona cui vult, & negat cui vult.

V. Ut ab imperfectioribus progrediamurad perfectiota , primo inquirendum est de bonis externis , quæ ( a) alii fortune vocant, inter que prefertim numerantur divitia, honores, gloria five fama, principatus five dominatio, an in is beatitudo objectiva confistat? dicimus, quod non, ob hasce rationes. 1. Quia de ratione beatitudinis eft, ut fit bonum optimum & perfectum, exch. præced. & Atifor. T. Etb. c. 7. 6 10. c. 6. ad Nicomach. Ergo ex fua natura excludit omne malum, quod ex fe eft malum, quale est (b) malum moris; constat enim inter omnes, malos feelices effe non polle : at bona externa ac fortuna etiammalis communia effe, probati non est necesse : quin criam'a viris malis, & facilius obeinentur, & abundantius poffidenter. 2. Bearitudo, cum fit bonum perfechum, non folum non poterit communicati homini malo fed ex sua natura nullo modo elle poterit principium alicujus mali , testante Ariffet. l. 1. Ethic. c. 1 2. circa finem. At bona externa quam plurimis funt incentiva malorum, qued experientia nimis quam notum off Ergo, &c. 3. Beatindoex fua namra habet quod fit bonum per fe fufficient, "nullius alterius indigens, ut passim docet Ariff. 1. Ethic. Nicom. c. 7.1. 10. c. 6.1. 7. Pol. c. 6. Optimum enim non effet, fi alterius extrinseciboni effet indigum : fed bona externa ex fua natura non funt per fe futficientia, fed indigent quam plurimis aliis bonis, fine quibus nequeunt sufficere : indigent enim corporis incolumitate, animi fapientia & virtute, ut bene dirigantur. 4. Beatitudo eft bonum non dependens afortuna & causis externis, docente ipso Ariff. I. Eth. c. 9. fælix enim (ut aitiple) per le iplum & in feiplo foelix eft, ex eodem wrift. 7. Polit. c. 1. ante finem. fed bona externa pendent ab externis causis, præsertim à fortuna, unde bona fortunæ vocantur. Quare in i is essentialiter beatitudo non consistit. 5. De ratione beatitudinis est, ut eo sit melior, quo in majore habetur excessu: Arist. 7. Polit c. 1. nam cum non habeat sinem, cujus gratia sit, nec etiam habebit medium, in quo consistat, sic ut extrema sint vitiosa: sed bona externa habent sinem, propter quem expetuntur (sunt enim bona utilia & propter aliud) & præterea ex sua natura sibi vendicant quoddam medium, ita ut vitiosa sint, si illud excedant; quod etiam docuit Arist magn. moral. 1. 2. 6. 3.

(a) Bona fortunz dieuntur, quz Gentiles afferibebant fortunz, quam volebant ea impartiri huic & non illi ; ita, quod unus effer dives, alter non, unus abundaret g'oria, alter vero effer contemptus, dicebant à fortunz proficifei : fed Christiani hac & fimilia adferibunt Providentiz Dei, iis enim fortunz nomen est incognitum.

(b) Malum moris opponitur malo natutæ; illud, est vitium virtuti contrarium, hoc, est defectus aut excessus rectitudinis in natura requisita, uti est caciras & gibbus.

Malum moris opponitur malo natura & fic dicitur, quia
malo, inducit mores ac contra
honestatem, quemadmodum
sunt Vitia ideo dista mala moralia; malum natura est aliquis
natura defectus, ut cacitas,
uno veibo, qua non pugnant
adversus bonos mores aut honestatem.

i

te

q

ti

Ca

P

CL

tc

tu

VI. Sed in specie beatitudinem objectivam non esse situm in divitiis, sic ostendi potest 1. quia non sui gratia, sed p opter aliud expetuntur, 1. Ethic. c. 5. 1. Polit. c. 5. 6.

4. Ethic cap. 5. 2. quia homo (a) sinis est cui divitiarum: natura enim divitias instituit in gratiam hominis : at beatitudo objectiva hominis est bonum ipso homine nobilius, alioquin non posset illum beare. 3. subjacent fortuna, instabiles sunt, & fallaces, & talis natura, ut homine invito facile amittantur. Quod beatitudo objectiva non su situa in honore, patet, 1. quia honor exhibetur ut signum & testimonium excellentia, & expetitur cantum ut illa excellentia agnoscatur: unde honor non est in genere bonorum simpliciter, sed in genere

a

n

.1

n

i-

-

Š

,

it

Ċ,

1-

ti

2-

ia

ra

m

is

5,

nt

0-

993

d

6.

:

a-

5,

4,

C

2110

i-

)-

n

re

0-

(b) bonorum utilium : testimonium enim excellentiæ ad iplam excellentiam ordinatur, ut in finem : at beatitudo objectiva consistit in bono simpliciter, & finis est; quare, cum honor non propter se quæratur, sed propter virtutis excellentiam, non est bonum optimum homini : & non poteft expeti, ut finis, in quo quis quiescat, nisi inordinare & ambitiole; quod enim per fe non eft bonum; non poteft ordinate expenex testimonio Aristot. c.2. 1,8. Ethic. Nicom. 2. Cum honor fit testimonium excellentiæ, quæ est in honorato, (c) honoris natura talis est, ut magis sit in honorante quam in honorato : etenim actus ille testificans excellentiam, est in honorante, & ab co per se pendet, non vero ab ipso honorato: Ergo honor ipse non solum non potest esse beatitudo formalis (hæc enim formaliter est in ipso beato) sed nec esse porest beatitudo objectiva; quoniam de ratione illius eft, ut per proprias ipsius beati operationes & acquirasur & reipfa possideatur; alias non effet, nec effe posset, proprium beati: at vero honores affequimur aliorum actionibus. Quod beatitudo objectiva non confistat in fama five gloria vana, scil. quatenus fignificat claram frequentemque alicujus notitiam cum laude conjunctam, hinc est manifestum, r.quia gloria, nec haberi potest, nec possideri per propriam actionem ejus, cujus est gloria, nec realiter porest cum iplo uniri: nam gloria est notitia, consequenter (d) actio immanens, existens in iis, qui excellentiam alicujus, & cognoscunt & laudant: in co vero qui laudatur, solum (e) inest terminative or per denominationem extrinsecam: at de ratione beatitudinis objectivæ eft, ut per ipsam actione beati & acquiratur & possideatur, quod & statim indicavimus. 2. Beatitudo objectiva, cum sit bonum summum, non est collocanda in passione sed actione : sed gloria passio est ; quia ponitur in notitia excellentiæ, non quatenus denominat cognoscentem, sed cognitum: nam gloriosus dicirur, qui cum aliqua forma & laude est ab aliis cognitus: constat autem (f) perfectius effe, cognoscere quam cognosci: siquidem non cognoscunt, nisi quæ in rebus sunt nobiliora; cognoscuntur autem, quæ in rebus etiam funt infima. Ergo beatitudo objectiva non est posita in gloria, quæ nihil est aliud quam cognolci .

cognosci ab aliis, quod in homine cognito nullam ponit excellentiam, sed denominationem, ut dixi, tantum externam. Qued beatitude objectiva non consistat in principatu, denominatione, aut potestate mundana, ac civili, ex eo patet. I. quia (2) mundans poreftes & dominatio eft ex natura fua ad finem : nam dicit potentiam ad agendum, cujus actio est propter finem, scil. propter bonum populi quod intendit. 2. quia instabilis est & parum constans, à fortuna dependens & ab hominum judiciis atque opinionious. non poteft hominem reddete quietum : elt enim plena follicitudinum & aculeis formidinum subjecta. 4. quia poteft quis ca male uti : atqui hæc omnia beatitudini objectivæ, & fummobono, repugnant : Ergo, &c.

bilior fine cujus, ut ager eft nobilior fanitate ; fed hic finis cu jus, scilicet Deus, of nobilior fine cui , scilicet homine.

Finis cui dicitur, in cuius gratiam aliquod expetitur , finis eujus dicitar, id quod expetitur; fic finis cujus , eft fanitas , finis cui, oft ager, fic divitiz funt finis cujus, home, finis cui, quia illæ in gratiam hominis expetuntur: Centetur veto finis cui nobilior fine cujus, nam homo nobilior est fanicate aut divitis, at vero hicfinis cujus, five id quod expetitur , eft Deus , finis eui eft homo, homo vero non est nobilior Deo.

(b) Bonum utile, eft id quod ad aliud ordinatur tanquam finem : bonum honeftum eft iple finis : rale eft fummum bonum. ergo. Honos non poteft effe fummum bonum , quia ordinatur ad aliud, nec eft bonum honestum, sed utile, nam refertur in agnitionem excellentiz tanquam in finem : ideo enim ali-

(a) Finis cui, femper eft no- quis expenit honorem, ut sic virtus, eruditio, fortitudo, aut fimilispræftantia, quam poffidet,

ab alio agnoscarur.

(c) Honor magis eft in hono-Tante quam honorato, i. e. magie eft firum in potestare hono. paneis honogem differre feu agnoscere & celebrare excellentiam & yirtuem alterius , quam est in potestare honorati, i.e. qui honorem meresur excellentia foarum virtutuin, ut ob illas agnofcatur & celebreeur; eriamfi enim quis vel millies mereatur honorem ob fuas-virtutes, fi tamen alii nolint cas agnoscere aut celebrare, nanguam honorabitur, neque is poreft effectum da. re, ut fuz virtures ab ellis velagnofeantur, vel celebrentur.

Honor dicitur elle magis in honorante, quam in honorato, qui etiamfi quis posidear omnis generis virtutes, non est tamen hocin ipfius poteffate, ut ob illas honorerur fed hoceft toum in potestate honorantis, iqui, si velit, alterum ob virtues hono-

rabit,

rabit, si nolit, non faciet: ideoq; cum non possit quis honorem possidete quando vult, potest autem summum bonum possidere cum vult, sequitur, summum bonum non esse situ in honore.

ir

r-

-

ia

i-

A

t.

1-

ia

1-

ft

z,

ir-G-

t,

0-

19-

10-

2-

n-

m

tia

-8

nfi

age

ta-

bi-

la.

132-

in

nis

CO

il-

am

, si

it,

(d) Actio immanens dicitur, que manet intra ipium agentem, qualis est cognitio, que manet ia cognoscente: cum ergo Gloria sit cognitio asserius cum laude conjuncta, est in cognoscente istam alterius laudem, non vero in eo qui laudatur, nisi in quantum is qui laudatur est terminus laudis, i.e. in quo laus & cognitio alterius terminantur, unde is qui laudatur dicitur laudati per denominationem extrinsecam, quatenus laudatur ab alio extra se.

(e) Fama seu gloria dicitur va no

nem extrinsecam, & inesse ei qui glorificatur, quia gloriosus dicitur & famosus, à gloria & fama, quam alter de inso celebrat, que celebratio in inso camen tanquam objecto terminatur passive, inse enim celebratur.

(I) Quie agere nobilius est, quam pasi, ideo eognoscier nobilius est, quam cognoscie sed qui laudatur, cognoscitur, qui laudat; cognoscitus enterius encellentiam; ergo laus sita est in passione est seatirudo objectiva non est sita in passione, quia sita est in bono optimo, atqui passionon est bonum optimum, Actio enim est bonum melius.

(g) Potents mundana est ad finem, quia respicit bonum Reipublica: sed Beatirudo objectiva non est ad finem, verum ipse finis.

Sed fi (a) bona externa beatitudinem objectivam clsentialiter non constituant, anne alique modo tamen ad eam pertinent? Stoici hoc olim negarunt, inde moti, quia homo externis bonis nullo modo poteft effe bonus, cum tamen ad beatirudinem nihil percinere pollit, quod bonum homini non fit. Peripatetici contra affirmant, quia, cifi bona externa inter bona infimum locum obtineant, boni tamen rationem fortiuntur, si non absolute, per analogiam tamen ad bona per se, quatenus adjumenta sunt ad operandum opera virtutis; quæ sententia est Ariffot. 1. Ethic. Nicom. cap. 8. ab initio ad finem, 0 7. Palit. I. ubi docetibeatum bonis externis indigere, quia illis ad bene operandum plurimum juvatur: itaque beatitudinis quædam quali particulæ funt, extrinsecus cam perficientes, non quod fine illis non detur beatitudo fecundum fe fufficiens, sed quia illis adjunctis bearitudo omnibus modis est sufficiens, & ob id aliquomodo perfectior, sed accidentaliter tantum, ut exponitur 1. Ethic. Nicom. c. 7.

ad effe summi boni , ied ad bene effe, quemadmodum manus & pedes non faciunt ad elle homi-

nis, fed ad beneeffe.

Distinguendum est inter w effe summi boni, & bene effe; bona fortung non faciunt ad este, sed ad bene este summi boni, quemadmodum vinum non facit ad effe, fed ad bene esse hominis. 2. inter rei essen-

(a) Bona externa non faciunt tiam & integritatem ; bona forfunæ pertinent ad integritatem summi boni, sed non ad essentiam ejus, nam fine illis fummum bonum effe poreft , quemadmodum manus ad integritatem hominis pertinet , non elsentiam, quia homo cui amputata est manus non quidem est homo integer, est tamen homo effentialiter, quia habet materiam & formam fuam.

je

9

n

(

#### DISPUTATIONUM PRACTICARUM

TERTIA,

#### M B

#### THESIS

BEatitudinem objectivam non consistere in bonis exter-nis, aut Fortunæ, disputatione præcedenti suit ostenfum; fequitur, ut cam non effe sitam in bonis internis; vel corporis, vel animi, porro oftendamus, (a) Per bona vero corporis, intelligimus, non tantum fanitatem, pulchritudinem, virium robur, quæ funt bona corpori propria, fed (b) o vice longevitatem, quod eft bonum animæ vegetativa, & actiones omnes fenfuum, tam externorum quam internorum, & voluptatem sensibilem, quæ sunt bona animæ sensitivæ: per bona yero animi intelligimus bona animæ intellectivæ ac rationalis.

(a) Sub bonis corporis dicuntur comprehendi bona animæ vegetantis, & sentientis, quia hæ duæ animæ ita à corpore dependent, ut extra corpus nec fieri . nec este, nec operari valeant: at vero bona anima rationalis referri nequeunt ad bona corporis, quia anima Ratiomalis non dependet à corpore,

nec dum fit, nec dum eft, neo

dum operatur,

(b) Bona anima vegetantis & sentientis, vocantur bona corporis, quia ifte due anime in operando. & eo quod fibi bonum est acquirendo, dependent à corpore, quia funt formæ materiales, que omnes à materia in qua lunt in operando dependent.

II, Quod

II. Quod beatitudo objettiva non sit posita in bonis corporis jam relatis, sacile probari potest, 1. quia bonis & malis communia sunt, & instabilia sunt, & voluntati nostræ non subjacent, sed adveniunt sæpissime, nobis, vel nolentibus, vel non cooperantibus. 2. quia hæc bona homini cum belluis sunt communia, in quibus perfectiori sæpe modo reperiuntur: nam hominem superant multa animalia, sum vitæ duratione, sum corporis viribus, tum velocitate, sensum acumine &c. at sælicitas summa seu beatitudo objectiva est bonum homini proprium. Arist. 1. Eth. c. 7.

II I. Sed speciation beatitudinem objectivam non confistere in voluptate sensibili, hinc manifestum est. 1. quia nulla delectatio sensibilis potest effe finis: at beatitudo objectiva secundum se est finis. Ergo. Probatur major, ex ipsa natura delectationis sensibilis, quæ est generatio seu motus & acquisitio alicujus, quod est sensibili naturæ conveniens, vel est cum tali generatione & motu, Arist. 7. Ethic. c. 12. itaque oritur hæc voluptas ex concupiscentia alicujus, quod conveniat naturæ : unde supponit in natura sensibili deficere aliquod bonum conveniens naturæ, quod per generationem motumye acquiritur: quare confequitur proprie bonum, per generationem motumye, acquisitum. At vero, quod consequirur id, quod est finis, non potest esse finis. Deinde quamvis operationes sensitivæ essent propter delectationem sensibilem, ipsa tamen delectatio sensibilis secundum naturæ ordinem ordinata est ad alium finem, ut bene advertit & argumentatur Aquinas sum. contra Gentiles l. 3. c. 27. verbi causa : delectatio ex cibo & potu ad conservationem corporis ac vitæ ordinatur: at vero quod non propter se est, sed propter aliud, ad quod ex natura sua ordinetur, non potest esse finis, ne dum ultimus. 2. Summum hominis bonum cum sit quid optimum, non. potest consistere nisi in illo bono, quod ad partem hominis nobilissimam spectat : ita enim fiet , ut tale bonum homini conveniat, quatenus est homo: tales autem non sunt voluptates corporeæ, cum conveniant homini secundum partem sensitivam, (a) que in homine inferior est. (b) Plura argumenta videantur apud Aquinat. loc. cit. (a) Ani-

.

g

(a) Anima vegetans & sentiens Scholasticis dicitur pars inferior in homine, Anima za-

tionalis dicitur pars superior.
(b) Pars inferior dicitur operatio sensitive & vegetative anime.

I V. Si beatitudo objectiva non consistat in bonis corporis, an ergo in bonis (a) anime, i. c. anime rationalis aut intellective, ca eft fita ? fed ne hoc quidem dicendum. Nam fi beatitudo objectiva fit aliquod bonum anima, vel effetipfa anima effentia, vel aliquid anima, nimirum, vel potentia , vel babitus , vel actus , vel voluptas : Sed nihil horum eft beatitudo objectiva. Ergo. Minorem probabimus per parres singulas : ac I. quod beatitudo objectiva non fit posita in anima effentia, facile probatur, quoniam anima non poteft beare, ut eft forma dans homini esse humanum : sic enim homo omnis effer beatus, quam diu effet : at hoc eft absurdum. Ergo. I I. quod beatitudo objectiva non sit sita in potentiis aut habitibus anime, hinc manifestum eft, quia tam potentiæ quam habitus non possunt esse ultimus finis; ordinantur enim ad aliud tanquam ad finem, cum fint propter operationem: potentiæ propter operationem simpliciter, habitus proptet operationem faciliorem. Sed hic paulo specialius oftendendum eft, beatitudinem objectivam non effe sitam in habitu virtutis contra (b) Stoicos Philosophos. Nihil est manifestius quam possessionem virtutis esse propter usum, habitum propreractionem; nec enim juftus laudatur, nifi quia juftitiam exercet, (c) nec fortis, mifi quia fortiter, cum opus eft, pugnat : itaque actiones virtutis funt ipfa virtute potiores : at lummo bono nihil est potius : in virtute ergo per se spectara, vel in nudo ejus habitu, beatitudo objectiva confiftere nequit.

(a) Anima & animus fic diftinguuntur in Philosophia, ut anima significet, tam inferiorem, quam superiorem partem in homine, i. e. tam vegetantem & sentientem, quam rationalem animam; sed animus non significat animam vegetantem & sentientem, sed partem tantum immortalem in homine, animam scilicet rationalem, nisi quod quidam Philosophorum, qui virtutes collocant in appetitu sensitivo, cum vocaverint animum, ut cum dicunt, mores & virtutes animi; sed nos hic, cum loquimur de bonis animi, utroque sensu accipimus.

(b) In eo est sita beatitudo objectiva, quod non est propter

aliud,

aliud, quia summum bonum est propter fe tanquam finis ultimus, fed habitus virtutis est propter aliud, nempe propter actionem, ad quam ille habitus eft ordinatus, omnis enim habitus dirigitur ad actionem aliquam vel bene vel male exercendam: Virtutis habitus ad bene exercendam; ita Fortitudo est ad bene pugnandum, Temperancia ad bene utendum cibo & potu &c. ergo nudus virtutis habitus absque exercitio actionis propriæ non est summum bonum, quia virtus fola non est propter fe, sed propter actionem, ad quam refertur , que fi ablit , virtus

r.

ra-

ıę.

is,

li-

2-

ri-

i-

do

u-

id,

ft

nis

0.

4-

i-

a-

0-

ct

n-

tu

15 0-

i-

4-

at

d

r-1.

n,

.

)-

C

0

quidem bonum eft, fed non fufficiens, nec perfectum : at fummum bonum eft perfectum

& Infficiens.

(c) Vulgo dicunt, non adjectiva sed adverbia faciunt viros bonos, aut, barbare, virtuofos : ideoque qui tantum in se poffidet virtutis habitum & ejus actum non exercet , vix eft ut a parai @ feu virtuolus dici polfit; neque enim fortis dicendus eft, aut liberalis, etiamfi utriufque virtutis habitum in fe polfidear, fi non, cum opuseft, aut fortiter pugnaverit, aut flipem egeno porrexerit; & fic in vir-

tutibus aliis.

V. Hoc ergo reliquum eft, ut videamus, an beatitudo objectiva in operationibus anime fit fita? Arifloteles quidem ubique locorum docet, fœlicitatem positam in operatione secundum virtutem. I. Ethic. c. 7.1.10.c.6. 1.1. Magn. Moral. c. 3.4. & alibi. Aristotelem vero agere de beatitudine obje-Riva, fatis paret ex iis, quæ inveniuntur cit. c.6. l.10. Ethic. ubi inter alia sic scribit. Operationes autem ca funt per se expetibiles, à quibus nihil preter operationem queritur; tales autem videntur effe actus ii, qui à virinte proficiscumeur : honesta namque findiosaque agere, ex in eft , que per le experuntur. Quæ verba fatis significant, ipsum m'agere honesta, ipsumque vivere fecundum virtutem, effe objectum, quod nos reddit fælices & bearos : cum vero operatio secundum virtutem sit operatio anima intellectiva (exigit enim megaipint, & alioquin caderet in Bruta) omnino in aliqua animæ intellectivæ operatione ponenda videtur fœlicitas, ex mente faltem Ariffetelis in ca ponitur : nos tamen non dubitamus, contra Ariffotelis mentem , cum Aguin fumm. Theol. prin. fecund. part. quaft. 2. art. 7. D' cont. Gentil. l. 3. c. 34. @ fanioribus Scholafficis, afferere, ultimam hominis fælicitatem non confiftere in affibus secundum virtutem moralem, adeoque nullam anima intellectiva seu rationalis, operationem este, aut este poste objettum noftra beatitudinis, quod fic probamus. VI.

VI. (4) Omnis operatio animæ intellectiva, feu rationalis. vel est intellectus, vel voluntatis: neutrius vero operatio, potest elle beatitudo hominis objectiva finisque ultimus : nam animæ intellectivæ operatio, vel eft actio intellectus speculativi, vel est actio intellectus practici, simul & voluntatis, quæ intellectus practici actionem folet fequi : at neutra eft gratia fui , fed utraque gratia alterius : fcilicet , utraque est propter objectum, quod est tanquam causa finalis omnium actionum immanentium : ac licet non usque adeo hac sententia placeat Suarefio Metaph. dift. 12. fett. 7. n. 17. eft tamen veriffima , fi fit fermo & intelligatur de (b) fine operis, ad quem ab auctore naturæ actus est institutus : fic & intellectus & voluntatis operationes ex fua natura à Deo institutæ sunt, ut objecta intelligibilia & volibilia cum hisce potentiis uniantur : nam cum res nulla posfit attingi, aut à potentia, cognitiva, aut appetitiva, nisi unicuique illarum in ratione termini uniatur, institutor naturæ Deus instituit in utraque potentia actionem, per quam res cognoscenda & volenda uniretur, tum intelle-&ui, tum voluntati : itaque simpliciter non sunt sui gratia iftæ actiones, fed ex natura fua funt propter objectum : at beatitudo objectiva debet poni in tali bono, quod ex se, non alterius, fed fui gratia fit.

(a) Si actio virtutis fit beatiendo noftra, objectiva, erit actio vel intellectus speculativi, vel practici , vel voluntatis : omnis enim actio virtutis ad aliquam ex his tribus referri debet : fed nulla iftarum trium act onum est id quod nos beat, quamvis posit dict effe id quo beamur. Intellectus speculativus d citur, qui & quando versatur cantum in contemplatione veri, Practicus, qui & quando versarur in cognitione boni, Voluntas est facultas anime rationalis , quia appetit : sed quod nulla harum rium actionum , five fit intelle-

ctus speculativi, sive practici, sive voluntatis, sit res que nos beat, hinc patet, quia omnis etiam actio reservur ad aliud, ad objectum scil, in quod tendit, ideoque nulla est finis ultimus: sed beatitudo objectiva, sive res que nos beat; non tendit in aliud, estque sinis ultimus absolute.

(6), Finis operis dicitur finis ipfius rei seu actionis ad quem ex natura sua destinatur, sie objectum omne potest dici finis operis quia ad illud acquirendum & tanquam scopum assequendum ex natura sup, potentia, habitus aut actio destinatur; fi-

n

el

t

P

P

P

C

ol

P

VC

nis operantis dicitur, quem agens intendit ex peculiari confilio. Sic finis operis in phyfica est simpliciter explicare corpus naturale, & scopu ejus ad quem collinat, illud objectum explicatum dare; sed finis operantis, i.e. physici, potest este, cognitione corporis naturalis acce-

is,

0,

8 :

15

-

at

i ,

ıc

7.

lc

1-

2-

i-

ſi

or

15

-

2

t

n

0

n

.

d

,

S

a

1

S

pta uti ad medicandum, qui est scopus agentis peculiaris, nec à physica proponitur aut exponitur: hic finis vulgo dicitur usus.

Finis operis est illud, quod per Astionem acquiritur, & ad quod Astio natura sua tendit.

VII. Sed in Specie, actiones intellectus Speculativi non effe beatiendinem objectivam, inde eft manit ftem, quod fubordinentur actionibus intell clus practici & voluntatis : at beatitudo objectiva deber effe finis u'timus. Sed enim, dicat aliquis, n' scire, no contemi lari, actiones intellectus speculativi, expetuntur, non alterius, fed fui gratia : Ergo funt beatitudo objectiva. Respendemus, ex th. 6. quia operationes speculativæ ab Autore naturæ institutæ funt propter objectum cognoscendum , quando dicunturillæ effe tan . tum sui gratia, intelligitur quidem, illas non effe propter finem alium operantis, fed non tollitur, quo minus fint propter (a) finem operis, m feire enim & contemplari funt propter objectum scibile & contemplabile : nam cum cognitio fit elicujus cognitio, non potest cognitio appeti, nifi & objectum appetatur, & qu'a actio est propter objectum, prius haud dubie expetitur actio, posterius objectum, & actio propter objectum : Deinde fi beatitude objectiva consisteret in conten platione, non ista foret contemplatio rei eujuflibet, sed haud dubie objecti præffantissimi; (b) at contemplatio objecti præftantiffimi nunquam feipfa abfolvitur; sed ex se tendit in actum voluntatis : fieri enim non poteft ut contemplationem objecti digniffimi, præftantifsimi, altifimi, fc. Dei non comitetur ejusdem objecti amor.

(a) Finis operis est illud, sive objectum sive esfectum, quod per Actionem acquiritur, & ad quod actio ex natura sua tendebat, ita contemplatio est propter verum, ut illud cognoscatur: quandoquidem autem objectum differt ab actione, recte dicitur

aftio esse propter aliud, cum dicitur esse propter objectum. Finis operantis est, quem operans sibi intendit. & qui sequitur ex destinatione operantis. Contemplatio si referatur ad contemplationem. & spectetur ut sinis operantis, est ejus respectu sinis finis ultimus in Philosophia speculaciva, si specketur respectu objecti quod est verum, non sinis est, nedum ultimus, sed medium ad sinem.

(b) Tanta est connexio actionum intellectus & voluntatis, ut fe invicem perpetuo comitentur: nam tantum diligimus, qui est actus voluntaris, quantum intelligimus, qui est actus intellectus, & ignori nulla cupido: verum actus intellectus refertur ad actum voluntaris, non contra,

b

n

ti

a

i

b

S

VIII. Verum, nec actiones practicas in Specie effe beatitudinem objectivam, facile probatur : Ratio 1. quia non funt pet se experibiles, sed propter aliud, quod late probat ipse Ariffoieles c. 7. l. 10. Ethic. ubi oftendit, (a) operationes politicas, quibus bonum commune ordinatur; & bellicas, quibus bonum commune defenditur, non effe propter fe, fed propter alind, & inde sumit argumentum, quo probet careras alias actiones practicas non propter fe sed propter finem experi, quod hæ omnium aliarum longe præstantissimæ propter aliud expetantur. Sed specialisime actiones virtutum moralium non effe beatitudinem objectivam, fic non male concludit Aquin. loc. cit. contra Gentil, Ratio 2. Omnes morales operationes funt ordinabiles ad aliud : fic actiones fortitudinis, que in bello liquent, ordinantur ad victoriam & pacem ; ftultum enim foret bella geri propter fe; actus iuftitiæ ad fervandam concordiam inter homines, ut unufquisque quiete, quod suum eft, possidear : at beatitudo objectiva non est ad finem ulteriorem ordinabilis; est foelicitas enim fumma & finis fummus : Ratio 3. Prærerea cum actiones virtutum moralium versentur, tum circa res externas (b) quæ in usum hominum veniunt, tum circa moderandos (c) partis inferioris & sensitivæ affectus, ac pars sensitiva sit propter perficiendum opus anima intelle-Aivæ, quis non videt, actiones virtutum moralium expeti, non propter fe, fed, vel propter ulum in vita humana, vel propter bonum animæ intellectivæ ? fcil. ut, affectibus per virtutum moralium actiones bene ordinatis, & mens expeditius possit incumbere contemplationi & animus ferri promtius in amorem objecti præstantissimi jam cogniti. Quare omnino concludimus, beatitudinem objectivam non confiftere in operatione virturis, contra Ariffet, nec in ulla operatione anima intellectiva. (a) Quia

(a) Quia omnes operationes & actiones morales & practica ordinantur ad aliud : fic actiones Fortitudinis, Temperantiz, ordinantur Pacem & Victoriam; Temperantem & honestam vi-

1-1

11

m

10

0:

ur

ra.

li-

ct

Ali-

ui-

-0

123

ém

næ

um

on-10-

nes am

tus

ufobu

œ-

erea

res irca , ac

peti, vel per xpcferri

niti.

ivam

ec in

Quia

pecunia, cibi, & potus, fumprus & mercimonia.

(c) Pars inferior anima in homine, dicitur omnis operatio anima fenfitiva ac vegetativa, quemadmodum operationes anima Rationalis dicuntur pars

Superior anima.

(b) Res externa funt : V.C. IX. Sed nec in voluptate animi consistere beatitudinem obje-Civam, hoc argumento probat Aquin. pr. fec. Queft. 2. art. 2. fum. Theal. In unaquaque re , afind eft , quod pertinet ad effentiam ejus, fc. ut illam conffituat, aliud, quod eft proprium accidens ejus; ficur aliud eft, effe rationale, aliud, effe sisibile, in homine : sed omnis voluptas animi est quoddam accidens & proprietas consequens beatitudinem, vel aliquam beatitudinis partem ; nam ex co delectatur aliquis, quia habet aliquod bonum, vel in re, vel in fpe, vel in memoria ; quod bonum, fi eft perfectum, eft ipfa beatitudo objectiva. Ergo ipsa delectatio, quatenus talis, non eft beatitudo objectiva : nam si delectatio sit proprietas, que confequitur beatitudinem objectivam, præfertim acquisitam, utique ipsa in se non poterit esse beatitudo objectiva : alioquin daretur delectatio ipfius delectationis ex bono acquifito, & proceffus in infinirum, quod eft ablurdum. Arque ita beatitudinem objectivam non confifere in bonis internis iplius hominis, five corporis, five anima, bac di-Sputatione fuit oftensum, ficut cam non confiftere in bonis externis, feu fortunæ, priori fuerar demonstratum.

#### DISPUTATIONUM PRACTICARUM

QUARTA,

#### THESIS

Bona, quæ Hominem perficiunt, sunt in duplici differentia : quædam enim illum perficiunt, co quod reipsa in iplo existant aut ab co possideantur; alia, quod ab iplo fint um corporis, quæ interna vocavimus, tum fortunæ, quæ externa diximus: posterioris generissunt entia omnia, tam sensibilia quam intelligibilia, quarenus cadunt sub speculationem intellectus & sub amorem voluntatis. Egimus huc usque de bonis prioris ordinis, & in nullo eorum Beatitudinem objectivam collocavimus: reliqua sunt bona posterioris ordinis, quæ cum perficiant quoque hominem, ut sunt objecta cognita & amata, ulterius inquirendum est, an in illis Beatitudo objectiva sit collocanda i Et cum horum bonorum, quædam sint creata, quoddam increatum, ut Deus, quæritur, an in bonis creatis, an vero in bono increato, objectiva Beatitudo consistat?

II. Quod Beatitudo objectiva non confistat in aliquo bono creato, quatenus cadit sub intellectionem & volitionem, facile probari potest :- quia beatitudo objectiva est summum bonum & ultimus finis; at nulla res creata eft summum bonum aut ultimus sinis: non summum bonum, (a) quia omnis res creata, ficut habet entitatem participatam ab alio, ita etiam habet participatam bonitatem : ar talis bonitas non eft summa : non finis ultimus, quia omnis rescreata, sicut haber causam efficientem, à qua eft, ita & finalem, ad quam refertur, ideoque non eft finis ultimus. Sed hæc nostra assertio firmissime probatur ex natura objecti (ut loquuntur Scholaffici) beatifici; quod cognitum,eft verum omnium maxime perficiens intellectum; &, quod volitum, omnium plenissime satiat voluntatem : tale verum cognitum, non est res creata, quia habet veritatem participatam, quæ non est ultima perfectio intellectus; &, tale bonum volitum non est res creata, quia habet bonitatem participatam, quæ non plene fatiat voluntatem. Hæc ratio eft desumta ex sum. Theol. Thom. Aquin. pr. sec. queft. 2. art. ult. o queft. 3. art. 7. quæ quia est efficacissima, non nihil eam explicabimus.

(a) Ens aliud est per essentiam, aliud per participationem. Per essentiam, quod entitatem suam à nullo haber, essque solus Dem: per participationem, quod

entitatem suam participavit ab alio, se. Deo, estque omnis creaturæ; ita quoque Bonum est aliud per essentiam, quod bonie tatem suam non haber aliunde, 9

r

n

P

ta

ta

n

qu

pe

fte

ut

ter

nem, quod eam habet à Deo, ut Creatura. Hine liquet folum Deum effe fummum bonum, & non Creaturam : fic quoque & verum dicitur per effentiam, quod veritatem obtinet ex natura sua, ut Deus, & per participationem, quod veritatem fuam, qua vere eft id quod eft, accepit aliunde, scil, à D E o, eftque Creatura; nam hac eft aurea Regula , Daus eft caufa omnis entitatis, veritatis, & bo-

nt Deus, aliud per participatio nitatis in creaturis, unde nulla Creatura eft fumme vera, aut fumme bona, Dzus enim & femper & magis verus eft, & magis bonus:quia, propter quod unumquodque eft tale, illud iplum eft magis tale : fed Creaturæ funt veræ & bonæ propter & per Deum : ergo Deus eft magis verus, & magis bonus : coniequenter , folus Deus eft fumme verus, & fumme bonus; ideoque solus est Beatitudo nostra objectiva.

III. (a) Objectum beatificum, quatenus tale eft, ex natura fua non tantum perficit voluntatem, ut eft quoddam bonum, fed & perficit intellectum, ut eft quoddam verum : hoc supposito sic procedimus. Beatitudo objectiva, in quantum est cognita, non porest consistere in vero, quod est tale per participationem, sed in eo, quod est verum per effentiam : Atqui nulla creatura est vera per essentiam, sed omnis est vera per participationem. Ergo in nulla creatura potest consistere beatitudo, ut cognita. Minor certa est. quia, ut creatura habet entitatem participatam, ita & veritatem : nam veritas entitatem sequitur. Major probatur : quia beatitudo objectiva; ficut ex fua natura habet, quod non per aliud sed per se beet, ita rationem beandi & persiciendi intellectum non ab alia habet, sed a se : ac proinde rationem veri, sub qua perficit intellectum eumque beat, non ab alio participat, fed à se habet : alioqui non per se sed per aliud bearet : at hoc dici non debet : quia id, quod est tale per aliud, necessario reducitur ad id, quod per se est tale. Pariter beatitudo objectiva, in quantum est volita. non potest consistere in bono, quod est tale per participarionem, fed in eo quod eft bonum & per effentiam : (b) atqui nulla creatura est bona per essentiam, sed omnis est bona per participationem. Ergo in nulla creatura potest consistere beatitudo objectiva, ut volita. Minor certa est, quia ut creatura habet & entitatem, & veritatem, ita & bonitas tem participatam : nam & bonitas entitatem sequitur. Ma-

t ab reaft a-

ni

ıæ

m

·u-

us

a-

00-

ut

an

0-

us,

iva

ono

ile

ım

um

uia

2-

ni-

ca-

em,

æc

ut

um

oli-

um

ici-

tale

em

tio

art.

ihil

onie nde,

IOI

jor probatur: quia objectiva beatitudo, sicut ex natura sua, non per aliud, sed per se beat, ac sic beat ac perficit intellectum; pari modo beat ac perficit voluntatem: ideoque rationem boni, sub qua voluntatem perficit ac beat, non ab alio participat, sed per se habet. Concludimus ergo, nullam rem creatam posse esse beatitudinem objectivam, ut eognitam vel volitam, quia nec intellectum nec voluntatem plene ac perfecte perficit. Nihil ergo restat aliud, quam ut beatitudo objectiva consistuatur in ente increato, Deo solo s quod ex inductione jam clarum est. Nam beatitudo objectiva non consistit in bonis externis fortunæ, ut suit ostensum in disp. 2. nec in bonis internis animæ, vel corporis, ut suit probatum disp. 3. nec in ullo bono creato, vel cognito, vel volito, ut bat disp, nunc convicimus. Ergo in solo consistit Deo, quia nihil amplius est reliquum.

(a) Objectum beatificum, i. e.quod hominum facit beatum. homini est proprium: illud vero homini est proprium, quod ei convenit fecundum partem fuperiorem, animam fcilicet rationalem, quia corpus & animam vegetantem ac fentientem habet communia cum rebus aliis, fed animam rationalem non item; quod vero ei convenit fecundum animam rationalem id ei competit secundum intellechum & voluntatem : ergo objectum beatificum hominem beare nequit, nifi & intellectum & voluntatem perficiat, ideoque debet effe, & fumme verum, &

fumme bonum.

(b) Ens vulgo dividitur, in ens per effentiam, & ens per participationem : prius dicitur, quod entitatem suam à nullo habet, eftque folus Deus : posterius dicitur, quod entitatem habet ab alio participatam, eftque omnis creatura : fic dividitur quoque, & verum & bonum; itaque Deus & eff ens, & verus, & bonus per effentiam, quo fenfu Chriftus dicit, Pater meus solus est bonus : Creatura est ens, & vera, & bona per participationem, quo fensu dicitur, quod Deus omnia viderit quæ fecerat, & erant valde bona.

IV. Deus ergo beatitudo hominis est objettiva, sive objectum, quod beat: sed in quo nune consistit beatitudo formalio, sive id, quo objectum, quod beat, sit nostrum i duas enim beatitudinis quasi partes integrantes secimus, disp. 2. objectivam & formalem. Omissis aliozum sententiis, dicimus, Beatitudinem forma em consistere in co, que Deus nostra beati-

1

li

81

ri

ać

PC

ma

for

Op

cn

ad

1.

tio

cft

ral.

non

Bea

Per

t

31

d

2

n

it

el

it

in

13-

r,

10

e-

ft-

di-

mş

15,

10

est

ti-

ur.

ux

10-

IVC

ca-

ai-

us,

ati-

ndo

tudo objectiva nobis objective conjungitur : Deus enim scipso non potest nos perficere, nisi ut objectum : at non potest Deus nobis objective conjungi nisi per operationem. Ergo Beatitudo formalis confistit in operatione. (a) Verum enimvero cum operațio sit multiplex, alia vitalis, alia non vitalis, alia transiens, alia immanens : Quæritur, in qua operatione confiftat beatitudo formalis? Respondemus, in operatione & vitali & immanente : arque hoc utrumque ex Ariff. probari potest. Primum, cum beatitudo naturalis in vivendo consiflat, docente Arif. l. 1. Magn. Moral. c. 4. ubi post multa ita concludit; Ergo, & feliciter vivere, & felicitas in vivendoeft: imo, cum sit vita quadam beata, ex testimonio Ariflot. 9. metaph. c. 9. text. 16. in fine, ubi ait, felicitas vita quedam eft. Et 10. Ethic. 6. text. 26. lib. 1. Ethic. ad Eudemum, poft principium, o alibi; utique beatitudo confiftet in ultima perfectione vitali; at hæc est operatio: nam ex Arist. 2. de Anim. c. 2. text. 13. idem eft vivere, qued operari : quin etiam operatio vitalis non folum est ultima perfectio viventis, sed etiam perfectiffima, quod ex codem Ariff. colligere eft, 2. de Calo, c. 3. t. 17. ubi fic feribit,. Borum quodque, quorum eft opus, operis ipfins effe gratia conftar : fenfus eft; numquodque corum, querum eft opus; i. c. quæ alicujus operis funt activa, effe gratia ipfins operis conftat , i. c. conftat effe activa gratia ipfius operis. Quare actus primus vice (five potentia fit, five habitus ) ex fua natura est graria actus fecundi vitæ, tanquam finis! Alterum; quod beatitudo formalis sit actio immanens sic probatur ex Aristot. Beatitudo formalis est operatio in suo genere perfectissima, 10. Eth. c.7. operatio autem immanens præstantior est transcunte : est enim propter fe, 1. Metaph. c. 1.10. Ethic.c. 7. 8. cum tamen, actio transiens, non propter fe fit, fed propter productum, 1. Eth. c. 1. text. 3. Ergo beatitudo formalis non est operatio transiens, sed immanens. Deinde, beatitudo formalis est operatio, quæ manet in beato operante, 1. Magn. Moral. c. 1. 0 9. Metaph. c. 9. t. 16. operatio autem transiens non maner in operante, quod notum est. Et quid multis ? Beatitudo formalis est quædam vitæ, ut jam vidimus : at operatio vitalis, non est transiens, sed immanens. Ergo &c. (a) Ope-

(a) Operatio vitalis dicitur. quæ oritur à principio vitæ, i. c. ab anima aliqua, five vegetante, five fentiente, five rationali, ut, crefcere, intelligere, fentire; non vitalis dicitur, que oritur à principio non vivente, ut, in terram prolabi , oritur ? forma mixti in corpore; & non ab aliqua anima, principio vivente: operatio immanens eft, quæ manet in ipfo principio operante, ficuti visio manet in iplo o. culo vidente: transiens dicitur, quæ extra principium operans in alio subjecto recipitur, ficuti calefactio extra ignem recipitur in aqua;

Operatio alia eft vitalis, alia

non vitalis : vitalis dicitur, qua oritur à principio vita, i.c. Anima, feu vegetante, feu fentiente, seu rationali, uti est nutritio, visio, intellectio : non vitalis, qua oritur à principio, quod non vivit, uti eft Solis motus &c Elementorum, nam nec Sol nec Elementa vivunt. Operatio alia eft Immanens, alia tranciens: Immanens dicitur, qua manet in ipla caula efficiente, à qua proficifcitur, utieft, Intellectio, quæ manet in intellectu : Tranfiens eft, quæ extra causam effieientem abit in rem aliam, ut Calefactio, que extra ignem abit in aquam.

V. Sed enim, fi beatitudo formalis fit operatio vitalis & immanens, ulterius quæri poteft, utrum fit anima vegetativa, an fensitiva, an rationalis ? Quod non sir anime vegetativa, illud quidem extra omne eft dubium; quia illa non poteft effe principium humanæ & moralis operationis; cum sit omnino expers rationis : fed nec fita est formalis bearitudo in aliqua operatione anima fenfitiva; (a) qua rationalis quidem non est per effentiam, est tamen per participationem : quia operatio sensitiva non potest nobis conjungere nisi bonum sensibile : at tale non est summum bonum, ut ante vidimus. Ergo, &c. Deinde formalis beatitudo ponenda est inoperatione naturaliter perfectissima , 1. Eth. c. 2. @ 5. 10. Eth. c. 6. At operatio fensitiva, quæcunque illa sit, non est perfectissima : nec ex parte principii, quia est ab anima sensitiya, quæ est minus nobilis, quam rationalis: nec ex parte objecti, quia terminatur ad (b) bonum sensibile, quod est longe inferius bono intelligibili. Denique beatitudo formalis non potest nobis esse communis cum brutis : nam convenit foli homini, 1. Eth. c. 9. t. 45. @ 10. Eth. c. 8. t. 30. Atqui operatio sensitiva etiam brutis convenit. Ergo beatitudo formalis confistit in aliqua operatione vitali & immanente,

to

q

n

b

n

el ti

bi

ne

qua conveniat foli homini & quidem quatenus eff rationalis : talis eft operatio intellectus co voluntatis : in utraque ponimus bea titudinem formalem, quod ulterius est explicandum.

jus estentia in ratione est fita, & per rationem definitur : anima fensitiva, quæ quidem eft irrationalis in se, arque essentia fua, dicitur tamen rationalis participative, quia subest in operationibus fuis imperio anima rationalis, nam videmus, appetimus, loco nos movemus, cum volumus, acjudicamus : fedanima vegetans, nec per effentiam,nec per participationem, est rationalis, nec enim nutrimur, nec crescimus, nec noftri similem prolem generamus, cum & volumus & judicamus.

12

i-ic

n= ri-

13bo

80

ec

lia

is:

et

ua

io,

B-

Æ-

ut

em

m-

lud

effe

ni-

ali-

2102

era-

nfi-

Er-

era-

Eth.

per-

fiti-

arte

d eft

for-

nam

t. 30.

beati-

zente, 984

Anima humana, quæ hominem constituit, intellectu ac vo-

(a) Anima rationalis, dicitur luntate eft prædita: eft Rationarationalls per essentiam, quia e- lis per essentiam, quia ejus natura talis eft, ut, fi non fuerit ra. tione prædita, ne quidem Anima fit futura, sed Anima sentiens. In homine dicitur Rationalis per participationem, quia, in quantum lubest Rationis Imperio ac du-Aui ac dictamini, aliquo modo particeps fit Rationis ; sensitiva Anima Bruti nullo modo particeps est rationis, quia non subest alicui Anima Rationali.

(b) Bonum sensibile, est bonum jucundum, aut utile, quia utrumque fenfu percipitur: Bonum intelligibile, eft bonum honedum, quod fola ratione intelligitur.

VI. Dicimus igitur, beatitudinem formalem effentialiter constitui & integrari ex actione intellectus & voluntatis : illam vocant vulgo beatitudinem contemplativam; hane activam. Hæc divisio sumitur ex Arift. 10. Eth. c.7.8. explicant cam Conimbric. in Eth. difp. 3 .queft. 3 .art. 2 . Fonfec. 1 . Metaph.c. t. queft. t. fec. 6. fed non codem modo. Conimbricenfes volunt duas illas beatitudines effe duas species, ita ut utraque per le & ratione sui veram habeat rationem beatitudinis. Fonfeca aliter philosophatur, & docet, duas illas beatteudines elle partes integrantes unam effentiam unius totalis beatitudinis: quæ explicatio nobis magis arrider : (a) quia neutra se sola potest beare; sed utraque simul ad beandum est necessaria: Ergo utraque ad beatitudinem formalem pertinet tanquam pars unius beatitudinis, ex utraque integratæ. Atque hæc explicatio ab ipso Arift.confirmatur, qui, libros de moribus ad Eudemum concludens, docet, omnes actiones nostras, omniaque studia, rerumque possessiones tunc judicandas esse meliores, quando magis adjuvant & faciunt ad Dei cognisionem & cultum; deteriora autem censeri, que nobis impedimento sucrint. Ex quibus Arishotelis verbis, ulterius liquet, (b) Beatitudinis sormalis pantem contemplatinam consistere in Dei cognitione, astivam in ejus cultu, quaterius nempe & cognitio & cultus Dei natura: lumine ac viribus obtineri potest: nam hae omnia procedunt de beatitudine naturali; quod in alia disputatione priore est monitum.

(a) Cum genus dividitur in Inecies, tota natura generis of una tota in altera, specie, ut, tota natura Animalis est in homine, tota in Bruto; at cum integrum dividitur in membra, non invenitur tota natura integri in unoquoque membro, fed partim in uno, partim in altero, fic tota natura corporum non ch in capite, nec tota in pede, led partim in capite, partim in per de, patrim in reliquis membris: fummum quoque bonum non totum existit in Beatitudine objectiva, nec totum in formali, fed partim in illa, partim in hac, nec enim Deus, Beatitudo objectiva,nos beat, nifi per beatitudinem formalem, Actionem noffri intellectus & voluntatis, fiat nofter; ideoque hac Beati-

tudinis divisio est non generis in species, sed integri in membra.

(b) Pars contemplativa beatitudinis formalis, confiftens in cognitione Dei paturali, accepta per lumen naturz, ex libro natura, acquiritur per perfectife fimam virtutum intellectualium fcientiam, fapientiam, que eft habitus contemplativus, ver-Sans circa objectum præstantissimum, puta Deum : altera pars confiftens in cultu Dei naturali inflituto secundum legem natura, ex libro feriptura, acquiritur per perfectissimam virtutum moralium scientiam, pieratem, que docet Deum naturaliter cognitum, colere, venerari, a. mare.

VII. Beatitudinem formalem, partim esse collocandam in operatione intellectus, partim in operatione voluntatis, ex co liquet, quia ad persectam possessionem objecti beatissici, seu beatitudinis objectivæ, Dei, requiritur, & persecta ejus speculatio & persectus amor (persectus, se naturaliter, quantum natura hominis in via, i. e. vita, permitti) dum enim Deum Deique proprietates speculamur, Deo conjungimur; dum cognitum amamus, intime ei unimur: at speculatio actio est intellectus & amor voluntatis. Ergo, &c. Atque hic contra Thom. Aquin. sentimus, qui in Summ. Theol. pr. sec. quest. 3. crt. 4. © contra gentes I. 3. c. 25. 26. Beatitudinem formalem in solo actu intellectus

(intelligere Deum) non item in actu voluntaris collocat. At vero, fi scatentia Aquin. fit vera, sequitur, Dæmones beatitudine formali effe beatos, quia in ipsis altissima Dei cognitio naturalis repetitur: præterea & illi erunt beati. qui Deo funt maxime invisi, quia in illis effe porest & fære est profundissima Dei speculatio : at hoc est contra Aristotelem, qui 10. Eth. c. 8. ad finem ait diferte, eum, qui vere & effentialiter est felix , effe amicisimum Deo. Sentimus quoque hic contra Melch, Canum loc. theol. l. p. c. 9. aliofque, qui beatitudinem formalem ponunt in solo actu voluntatis, quæ sententia, præterquam quod sit contra Arifotelem ubique fere beatitudinem in speculatione collocantem, etiam rationi repugnat : Nam non potest exsistere amor Dei, nisi jamante præcesserit ejus contemplatio : quippe actus voluntatis semper præsupponit & includit actum intellectus; alioquin voluntas non foret potentia rationalis. Nos ergo Beatitudinem formalem ponimus; ex parte intellectus, in perfectissima cognitione, que de Deo ex creaturis haberi potest lumine naturæ: ex parte voluntatis, in amore Dei naturaliter cogniti, (a) qui amor non est concupiscentia, sed amicitia: Sed in utra actione, intellectus an voluntatis, principaliss ponitur beatitude formalis ? Ad hoc responderi nequit, nisi prius constet, an actio intellectus sit nobilior actione voluntatis? quæ quæftio licet in utramque partem à Scholaflicis foleat disputari, ac non multum referat, utrumvis statuatur, nos tamen actioni voluntatis primas deferimus, (b) ac beatitudinem formalem potissimum consistere dicimus in actu voluntatis: actu intellectus non excluso, sed effentialiter incluso. Quomodo vero in hac Dei contemplatione & amore summum bonum consistat, non tam facile verbis exprimitur, quam quidem contemplantis & amantis animus sentit. Per contemplationem sane Dei, ejusque potentiæ, bonitatis, sapientiæ, ex rebus creatis cognitionem, homo quali Deus fit : anima enim intelligendo fit omnia. 3. De Anim. c. 4. Per amorem ita Deo cognito unitur homo, ut torus in cum absorbeatur, ac totus in co sit, juxta vulgatum illud, Animus est magis ubi amat, quam ubi animat. Certe hie felicitatie bumane est apex & in hac vita fastigium, Deum

i ;

et,

in O-

0-

min ce-

isuauz-

iffiars rali itu-

um em, co.

anuncti

erur, ini-

tis.

in-

Deum ex rebus creatis site recteque cognoscere, cognitum venerari & amare, in quo tota beatitudo absolvitur, quam aliquot jam disputationibus sumus profecuti.

(a) Amor concupiscentiz dicitur , quo alteri cupimus bonu aliquid; amor amicitiz, quo defideramus frui re amata, aut quo amamus rem nobis gratam: nos amando Deum nullum bonum Deo cupimus; fed feri- ferrur ad Actum voluntatis, five mur in illum tanguam in ob. Amorem Dei. jectum nobis gratum atque a-

micum.

(b) Beatitudo formalis magis & potius confistir in Actu voluntatis, quam Intellectus, quia totus Intellectus, five cognitio & contemplatio Dei, re-

gı

# DISPUTATIONUM PRACTICARUM

QuINTA,

#### Addition D En

#### THESIS I.

CUmmum Bonum , feu finem ultimum Philosophiæ practicæ, exposuerunt Disputationes præmissæ : ordinis ratio postulat, ut fini ultimo jam explicato subjungatur explicatio finis subordinati , i. e. medij quem voce græca fleegene expreffimus difp. 2. th. 1. & difp. I. th. 5. & latine th. 2. difp. I. in definitione Ethica vocavimus actionem humanam: Nempe, Philosophia practica hominem imbuit cognitione virturum, quibus imbutus, medicus, actiones edit humanas, i. e. homine dignas, iffque summum bonum acquirit: Notandum autem eft ftarim, megen, actionem humanam. interdum sumi late pro qualibet actione hominis, qua aliquid median, agit quocunque modo, interdum fricte pro actione hominis ut homo est, i. c. cujus homo dominus est, quæ & à rationis cognitione & à libera hominis voluntate proficiscitur: & hanc utramque significationem observabit in iplo Arift. quisquis c. 1. 1. 3. Eth. ad Nicom, diligenter perlegerit: generaliter sumpta megitis affiq humana, dividitur in Spontaneam & invitam : To quippe insonor red aus crov i. c.

2-

2-

tu S,

0-

e-

ve

ti-

a-

X-

gé-

2.

n:

ne

25,

t:

m,

li-

TO

ft,

ate

bit

er-

in

c.

п-

Spontaneum ac invitum, distinguunt omnes actiones humanas : nam duplex est carum differentia : una ratione cognitionis, secundum quam actiones humanæ, i. e. hominis, fimpliciter & in genere, fiunt, vel à scientibus, vel ab ignorantibus; altera ratione voluntatis, secundum quam fi int, vel à volentibus, vel à coactis : quæ actiones fiunt à scientibus o volentibus, dicuntur spontanea : que, vel ab ignorantibus (quomodo ignorantibus, postea explicabitur) vel à coastis, dicuntur invita. Sed vero fi megi, actio humana, speciali fignificatione sumatur, jamsola spontanea talis dici debet. Nos hac disputatione actionis humanæ, med gene, in genere sumptæ,differentiam primam, w insor, Spontaneum; alteram, ro ansor, invitum, explicabimus disputatione alia.

II. Arift, t. I. l. 3. Eth. ad Nicom. fub finem, aut ficuti alii interpretes hoc cap. in tria dispeseunt, c. 3. definit to ins-जार , है में बंदूरों दें कार से संविधा की अपनी है मुख्य , दें गाँड में किट्यें हैं ह , i. C. Spontaneum eft id, cujus principium eft in agente sciente singula, id eft, omnes circumftantias, in quibus actio eft, i.e. confiftit. Cum dicit insoro effe, & i depoi d aura, opponit illud τώ βιαίφ, cujus principium est extra agentem; cum addit eiden, &c. opponit illud axiono di ayran. na nad inara, (4) circumstantie singulares, vulgato isto versu comprehenduntur, Quis, quid, ubi, quibus auxiliis, cur, quomodo, quando. Duo itaque requiruntur ad actionem spontaneam. 1. Scientia seu cognitio rei agendæ omniumque actionis circumstantiarum. 2. Principiam, à quo proficiscatur Actio, intrinsecum. Videndum igitur reftat, Quomodo aliquid fit Spontaneum ratione scientie, deinde, quomodo ratione principii intrinseci.

omnem actionem humanam reddunt, vel bonam, vel malam, prout vel convenerint cum recha ratione, vel mon convenerint, unde vulgo vocantur circum-Stantiz morales, & ab illis dicitur dependere omnis bonitas vel malitia moralis, seu honestas & turpitudo actionum. Quis fignificat personam agentem; quid objectum; cur, finem;

(a) Circumstantiz fingulares ubi, locum; quando, tempus; quibm auxilin, media, & instrumenta; quomodo, rationem agendi. Pro hisce circumstantus varjatis mutatur quoque actio humana, ex bona in malam, & contra: inter omnes autem circumstantias morales præcipue funt finis & objectum. Vt vero aliqua actio sit bona, debent omnes circumftantia convenire cum recta ratione; ut fit mala, la, fufficit, fi vel una circumfrantia à ratione recta recedat.

Circumstantix tingulares dieuntur, qux circa unamquamque Actionem hominis singularem stant, i.e. inveniuntur, &
exprimuntur vulgato versu:
2 uh, quid, ubi, quibm auxilim, cur,
quomodo, quamdo. Quin, significat
personam agentem, quid, objechum quod agit, ubi, locum quo
agit, quibm auxilim, media quibus
agit, cur, sinem proptet quem agit, quomodo, modum quo agit,
quando, tempus quo agit. Ab

hisce circumstantiis singularibus pendet Actionum omnium singularium bonitas, aut malitia moralis in homine: sc. si omnes circumstantix ha convenerint cum recta ratione, Actio humana est bona, si una tantum à recta ratione discrepaverit, Actio humana est mala; inter omnes vero circumstantias præcipux sunt, quid & cur, i. e. objectum & sinie. Atque ha circumstantia omnes intelliguatur in desinitione Spontanei, per vocem singula.

0

X

III. (a) Scientia, quæ actionem reddit fpontaneam Philosophis Ethicis, & magis proprie, folet dici conscientia, quæ quid fit, an rationis feu mentis humanæ facultas, ipfe intellectus, an eine habitus, an actus, hujus non eft loci, nec noftri nunc inftituti, inquirere : cui lubet, videat ifta difputata apud Thomam Aquin. Sum. Theol. p. 1. queft. 79. art. ult. er apud Anef.l. I. Caf. conf. Nos impræfentiarum per cam intelligimus, actum rationis intellectus practica, quo ipfa judicat quid sit bonum ac malum, quid fas ac liceat, quid nefas ac non liceat,& quo præterea præfcribit, quid fit faciendum, quid omittendum. Atque hanc vocant conscientiam de faciendo, & juxta eam dicimur agere, vel secundum, vel contra conscientiam: Nam conscientiam de facto, h.e. illud intellectus judicium, quod factum confequitur, quod hominem, prout vel bene vel male egerit, vel acculat vel delectat, unde bene vel male sibi quis dicitur conscius, hic non spectamus. Sponte agere dicitur homo vatione conscientia de faciendo, in quantum hæc præconis instar est ac concionatoris, explicantis primo, ac præscribentis ei, quid legi naturæ rectæque rationi sit consentaneum, quid dissentaneum, quid permissum, quid prohibitum; applicantis deinde vivendi ex lege naturæ & secundum rectam rationem universales regulas fingulis ejus actionibus. Tale dictamen, tale judicium rationis practicæ de actionibus humanis faciendis, facit eas spontaneas, &, prout convenerint vel non convenerint

fm

i-

6

2.

io

m A-

er

æ.

je-

m-

in

m

m

m"

ofe icc

alk

in-

jufas

m,

fa-

tra

tus

ro-

de

us.

in

oli-

- S

uid

ndi

les

di-

dis.

VC-

int

nerint fecum, bonas reddit vel malas moraliter : nempe, ut lex divina norma ch actionum hominis Christiani spiritualium, lex civilis norma ad quam Resp. debet componi ac regi, sed utraque non nisi cognita, ita lex quoque naturæ norma est actionum moralium, sed cognita, quæ legis naturalis cognitio Ethicis, Conscientia, appellatur, & Damasceno lex intellectus. Hæc amussis est actionum humanarum. & juxta cam vel male vel bene, ac femper sponte agit homo : bene agit, si agat, quod agendum præcipit conscientia : male agit, fi non agat quod jubet, aut contrarium faciat : atque ex-hisce liquet, fieri non posse, ut quis agar contra conscientiam & non peccet : nam sicut peccat, qui contra legem agit, quamdiu ea manet: ita peccat, qui contra conscientiam agit, quamdiu manet illa : est enim conscientia nihil aliud, quam lex cognita à ratione practica. Sed paulo adhuc plenius eft hoc negotium explicandum.

(a) Scientia, que requiritur omnes circumstantias sue Ain Actione spontanea, dicitur ctionis, est conscius sibi, quid Conscientia, quia homo, qui scit agit, quomodo, & cur, &c.

I V. Quotuplex est judicium intellectus practici, de re facienda fi bona fit, vel omittenda fi mala fit, totuplex eft conscientia : at judicium illud proprie est triplex, reclum, probabile, erroneum: unde & triplex, est conscientia, recta, probabilis, erronea : verum quia dubitatio & hestiantia interdum nonnullis dicuntur judicium intellectus, factum eft, ut fimiliter iis conscientia aliqua dicta sit dubia vel scrupulofa : Et hine Scholastici quintuplicem fecere conscientiam, quod sic oftendunt. Ratio practica, vel statuit aliquid agendum tanquam honestum, vel dubitat an sit honestum, vel irepidat anxie, credens, affentiens seu judicans scrupulose, ab homine vix quippiam fieri posse sine peccato : si faiuit, aut firmiter & confidenter credit, affentitur seu judicat, actionem fore honestam aut probabiliter opinatur: si firmiter, aut vere or recle fatuit creditque, seujudicat, aut non relle sed falso. Ratio, rede, vere firmiterque, propter argumenta vera atque evidentia,

dentia, flatuens ac judicans, actionem fore honestam, est Conscientia recta. Ratio firmiter, sed non vere nec recte, propter argumenta, quibus innititur, fallacia, statuens honestum forc opus, quod tamen eft inhonestum, est conscientia errans. Ratio non firmiter fed probabiliter propter argumenta. quæ sibi sunt probabilia (sive alteri certa, sive fallacia habeantur ) judicans actionem futuram honestam, est conscientia probabilis. Ratio cum dubitat, ac media inter duas contradictiones neutri credit, affentitur, est conscientia dubia. Ratio cum trepidat animumque excruciat, metuendo peccatum, ubi non eft, Conscientia eft scrupulofa. Hæc applicemus. Contra conscientiam rectam, erroneam, probabilem, agere, eft peccatum : Namagere communiter & in genere contra conscientiam statuentem, judicantem, credentem, assentientem, hoc quod fit effe peccatum, eft peccare : at triplex hæc conscientia statuit , judicat , credit , affentitur , hoc , quod contra le fit , effe peccatum : licet diversi fint termini medii, quibus quæque judicat. Ergo, &c. Certe homo, qui per conscientiæ dictamen judicat, credit, affentitur ac fatuit, aliquid effe peccatum aut malum, non debet hoc velle : Ergo , qui vel certo ac vere scit atque evidenter , per Syll. Apod. vel qui fallaciter per errorem, per Syll. Sophift. Sed tamen firmiter flatnit ac credit, affentitur, vel qui probabiliter per opinionem judicat, per Syll. Dialecticum , aliquam actionem effe malam, non debet eam velle : si velit, peccare vult, & jam volendo peccat. At qui agit contra conscientiam rectam, erroneam, probabilem, is vult actionem : de qua uno ex tribus istis modis judicat, cam esse malam. Ergo peccat. Secundum conscientiam rectam vel probabilem, qui agit, recte facit, ac non peccat. Secundum conscientiam erroneam, qui agit, interdum peccat, interdum non. Peccat tam , qui fecundum , quam qui contra conscientiam erroneam , agit , (a) cum error est vincibilis o de re per se mala : ut sierror fuerit in vincibilis aut de re per se indifferenti, peccat, qui contra, sed non qui secundum eam facit. Contra dubiam aut secundum illam conscientiam, nemo agere potest, quia hæc dubitat, an sit bonum aut faciendum, an sit malum aut fugiendum : nam qui neutram contradictoriarum certo statuit aut credit, contra ejus judicium, aut secundum

8

n

no

au

fe

Din

cundum illud, fieri nihil poteft, quia nullum eft : at dubitans conscientia suspendit judicium, & neutram partem determinat, actionem vel faciendam vel omittendam. Ergo contra aut fecundum cam agi nihil poteft : ideoque, ut ante monuimus, improprie hæc conscientia aut judicium dicitur. Scrupulofa conscientia alteri contradictionis parti adbæret, o quidem optima ; fatuit enim aliquid effe licitum, qued licitum eft, fed cum formidine peccati, atque ea quidem temeraria & fine fundamento: quod peccare timeat, hoc laudabile eft : quod inepte timeat, periculosum, non tamen peccatum: omne enim peccatum voluntarium eft : at scrupulus offendens conscientiam non est voluntarius, sed invitum lædit hominem. Ergo, &c. fi fcrupuli excuti atque amoveri possunt, qui fecundum eam agit conscientiam ils sublatis, quandoquidem agit quod licitum eft & licitum effe ftatuit , retiefime facit: qui contra cam agit, peccat : at fi scrupuli ifti tolli nequeant, quin molefti adhuc fint , id tamen agere , quod licitum eft & effe Ratuit, manentibus scrupulis, conscientia scrupulosa, non eff peccare: quia illud est agere non contra conscientiam scrupulosam, sed secundum eam contra scrupulos sine causa motos: imo prodest agere ex judicio conscientiæ scrupulofæ contra scrupulos, eos contemnendo, & pro futilibus habendo. Nam ex tali modo agendi contra scrupulos obortos ac residuos, conscientia scrupulosa tandem ab iis liberatur, & in agendo, quod licitum eft & effe ftatuit , confirmatur. Sed de conscientia, quæ intelligitur hic retta ac probabilis, quæ est prima spontaneæ actionis conditio, hæc suffecerint : nunc alteram videamus, quæ est, ut actionis fontanea in agente principium detur intrinfecum.

(a) Error dicitur vincibilis, qui aberrante vinci, seu superari, i. e. præcaveri, & præveniri potuit ab ipso; Invincibilis est, qui non potuit.

n

1

1-

14

15

-

0

i-

2-

1-

n-

ex

C'a

ini

0,

ac

OC

per

fed

iter

em

, 8

re-

no

cat.

fa-

igit,

nci-

le re

eam

age-

, an

cto-

t fe-

dum

Res per se mala est, quæ lege aut verbo Dei est vetita; Res per se bona est, quæ lege aut verbo Dei est præseripta; Res per se indisterens est, quæ ex se nec bobona, nec mala, nec præscripta, nec vetira est lege aut verbo Dei.

Error vincibilis est in Pentificiis, quia judicant esse abstinendum à carnium comestione, tempore quadragesimarum, quia illum & prævenire potuerunt, & deponere possunt melius instructi ex verbo Dei; & abstinere à carnibus comedendis illis temporibus.

poribus, est res per semala, quia omni tempore omnem sumere cibum ut licitum in verbo Dei est præscriprum, habetur enim alibi, quod omnis cibus sit purus, modo cum gratiarum actione fumatur: ideoq; peccant Pontificii, cum fecundum Confcientiam Erroneam fuam à Carnibus illis temporibus abstinent.

V. Per principium intrinsecum intelligimus voluntatem: ac tum bomo fronte agitex principio intrinfeco, quando vult hoe quod agit, five ex ratione recta, five ex libidine, five ex ira, five ex triftitia & metu, &c. agat. Licet autem scientia aut conscientia sit principium intrinsecum sponte agentis, quia ei ineft, rer igozio tamen voluntas hic ita dicitur, quia fcientia nullius actionis principium extra se est, nisi media vo-Jumate: hic enim ordo est in sponte agendo: ut primum agens actionis fuæ finem præcognoscat,omnes ejusciteum stantias examiner, an actio firi obtinendo inferviar nec ne utrum fit honeffa ac licita nec ne ? & tum voluntati vel apperendam vel fugiendam imperet : quæ imperio intellectus jubentis morem gerens vicifim imperat ac jubet facultatibus inferioribus, ut cam executioni mandent : unde actios nes à principiis suis & facultatibus, scil. inferioribus, producte, dicuntur à voluntate, & non ab intellectu tanquam à principio intrinseco profestæ, quia à voluntate proxime Jubentur & imperantur. Atque hine manifestum est, pet actionem spontaneam, à nobis ex Ariflotele definitam & explicatam, intelligi actionem imperatam, id eft, ab alia facultate, quamintellectu aut voluntate, ab utriufque tamen imperio, profectam: sicuti opposite, ipsius intellectus & voluntatis imperantis, utriufque actiones immediata, vocantur elicitæ, de quibus alias erit agendi locus.

VI. Si actio spontanea ab homine proficiscatur per ine tellectus & voluntatis imperium, ut est explicatum, sequitur, 1. idem esse in homine spontaneum & voluntarium, prout hoc actionibus imperatis tribuitur; 2. vo spontaneum male tribui brutis & rebus inanimatis, cum nec scientia seu conscientia nec voluntas in rebus illis sit: & vo incourrer spontaneum differentia est actionis humanæ seu hominis, nod bruti aut rei inanimatæ, quæ circumstantias, va nos ensiderant. (a) Non equidem diffitemur rebus illis

non-

I

i

n

L

te

lu

91

70

n

CO

m

die

eit cip

vol

qui

Rat

Spo

quo

riar

tion

gun

teria

mm

(6

nonnunguam tribui 70 Sponte operari, ut cum dicitur, lapis foonte descendere, planta sponte crescere, bos sponte sequi pabulum: at vero secundum spontanei definitionem Ariflotelicam ro sponte ipsis non competit : nam plantæ & res inanimes plane non cognoscunt, & bruta licet cognoscant, non tamen cognoscunt minab enage seu circumftantias singulares: hoc enim tantum cadit in agentia, que cognoscunt finem formaliter, ad quem actio spontanea secundum omnes circumstantias judicata, & ex imperio voluntatis, tanquam principii intrinseci, instituta, tendit : (b) at bruta formaliter finem non cognoscunt : est enim in illis cognitio rei, quæ eft finis, non qua eft finis : quare neque imuona, neque axouna, neque spontanea, neque invita, id genus agentia dici velim, sed (e) media potius negationis effe, inter sponte & invite agere, i. e. bruta neque sponte agunt, neque invite, quod idem de pueris, ante rationis usum operantibus, statuendum existimem: aut si his & brutis to sponte agere concedatur, co fensu eis tribui debet, quo & voluntarium utrifque ab Aquin. & Scholafficis in 1.2. Sum. Theol. queff. 6. art. 2. tribuitur, feilicet, imperfelle & improprie: nam 76 spontaneum & voluntarium perfecte ac proprie, ut bene notat ibid. Aquin. eft, cujus principium est in agente cum cognitione finis sub ratione finis & mediorum sub ratione mediorum, quod in pueros ac bruta non cadit, ut jam eft dictum.

(s) Sponte interdum de eo dieitur, quod non cogitur à Principio extrinseco, sic Aves sponte volant, & pisces sponte natant, quia nec ad volandum, nec ad natandum coguntur: interdum Sponte significat non tantum, quod non cogitur, sed & quod agit ex singularium circumstantiarum cognitione facta per Rationem, sic nec pisces sponte agunt, quia Ratione carent.

0-

n-

n-

2

ac

50

121

ut

iia

n-

104

m

m-

ic)

p-

tus

tib

104

-01

am

me

pet

8

fa-

5 &c

vo.

ine

qui-

out

male

on-

nta-

nod

2500,

illis

non-

(b) Finis dicitur cognosci materialiter, cum cognoscitur tantummodo illa res, propter quam

aliquid fit, licet non cognofcatur ista habitudo, quam dicit finis ad media, quæ propter finem obrinendum adhibentur:dicitur finis cognosci formaliter, cum non tantum cognoscitur res quæ eft finis, fed qua eft finis,i.e.cum cognoscitur ratio mediorum ad finem, seu cum agens cognoscit finem non poste obtineri, nia per illa media, & media usurpari propter finem intentum:prius est simplicis judicii, posterius est rariocinationis, ideoque prius cadit in bruta, posterius in hominem.

minem, bruta enim non ratiocinantur; spontaneum cum dicit cognitionem in eo agente, quod (ponte agit, dicit cognitionem finis formaliter , qua eft finis & mediorum ac circumftantiatum, quatenus in finem iftum tendunt ; quæ cognitio cum, fit folius hominis, non brutorum, etiam spontaneum proprie cadit in folum hominem, non in bruta, & quia voluntarium exigit præviam cognitione rerum, non tantum que funt finis & media, fed qua funt finis & media, etjam illud hominis est proprium, non brutorum , idemque eft

quod spontaneum firice dictum!

Finis cognoscitur duobus modis, Materialiter & formaliter; Materialiter, cum cognoscitur tantum Res, quæ est finis, & sic cognoscitur à Bruris: formaliter, cum cognoscitur non tantum Res, quæ est finis, sed qua finis, i.e. cum cognoscitur Ratio finis ad Media, & mediorum ad finem; quæ cognitio non habetur nisi per discursum, qui cadit in solum Hominem, & non in Bruta.

(c) Medium negationis eft, quando utrumq; extremum ne-

gatur.

y I I. Quærat aliquis, an, si eadem su astio spontanea es voluntaria, cum utraque etiam sit eadem libera? Resp. (a) si de actione imperata loquaris, ita esse: nam libera actio nihil exigit aliud, quam ut à voluntate, intellectus imperantis dictamen sequente, proficiscatur: hoc enim liberæ actioni est essentiale: indifferentia quippe, quæ vulgo hic exigitur, est ei mere accidentalis: utrumque autem illud, esse à voluntate, ut à principio intrinseco, prævio tamen intellectus judicio, inactione reperiri spontanea & voluntaria, jam est demonstratum. Verum hæc omnia disputationibus secuturis clarissima evadent.

(a) Actio imperata est omnis illa, quæ non immediate producitur ab intellectu & voluntate, talis enim, ut intellectio & volitio, quæ utraque immediate ab intellectu & voluntate proficiscitur, dicitur illicita, sed quæ ex intellectus & voluntatis imperio ab alia facultate producitur proxime, dicitur imperata, ut est, ambulatio, locutio, &c. ambulamus enim & loquimur, quia intelligimus & volumus ita agere. Ca

pi

hi

ač

CC

fee

hi

fu

Ita

fit, fa, cor qui

i, ¢

#### DISPYTATIONYM PRACTICARYM

m

0-

er; fur fic alianqua

Ra.

um ha-

ca-

non

eft.

ne-

0

de

ihil

ntis

oni

igi-

effe

tel.

ria,

ni-

tatis

odu-

era-

utio,

qui-

olu-

SEXTA,

DE

# INVITO

#### THESIS I.

Actionis humanæ duas fecimus disput, praced. disserentia, ino oror & ano oror, spontaneum & invitum. Ut actio sit spontanea, in homine requiri ostendimus ex Aristatele, primum meitiam, ut qui agit sciat quid agat, deinde voluntatem, ut consentiat ei actioni. Quod si altera harum conditionum absit, actio dicitur invitat unde ni anno invita duas fecit species Philosophus, l. Ethic. 3. c. 1. Invita s' antona solla si antona solla si antona. Por ignorantiam, siunt. Quando abest ab actione hominis voluntas, scil. ut non consentiat; est invita per vim seu violenta: quando abest notitia, est invita per inscientiam seu per ignorantiam. Nos de utraque inviti specie hac disputatione agemus, prius de violento, mox de invito per ignorantiam dissertaturi, secuti in co ordinem ipsius Philosophi, lib. ev tap, cit.

II. Violentum feu affio invita per vim cft , cujus princie pium eft extra agentem, voluntatem agentis, ut is, qui agit, nihil adjumenti, ex propria quidem voluntate, conferat ad actionem : hæc descriptio est ipsius Arift. ibid. tota vero in: co consistit, ut visiple sit agendi causa & principium extrinfecus accedens, id eft, tea externum, ut, qui vim patitur, nie. hil opis operave conferat ad id quod agir, imo ne conferat fum quidem : quin ut actioni refiftat potius ac renitatur. Iraque, we aliquid vi factum ac vere violentum censeri polfit, non fufficit ab externa id factum & profectum effe caufa, fed ita oportet effe factum, ut ad illud nihil voluntatis contulerit is, qui per violentiam agere dicitur: Nam alioquin fieri posset, ut quis ab externa causa principioque feratur, impellatur, deportetur, fed tamen libens ac volens, i. c. interiori caufa, que voluntas est, ad motum illum impulfum .

pullumque aliquid conferente, scil. consensum. Aristot. l. & c. cit. eleganter ad explicandum violentum proponit duas similitudines & exempla earum rerum quæ vere per vim factæ dicendæ sunt: alterum est venti vehementissimi hominem nolentem, restitantem, repugnantem auserentis & absportantis; alterum eorum, qui à dominis, in quorum sunt manu & potestate, sive ab aliis valentioribus & poten-

tioribus, nolentes aguntur & impelluntur.

ETT. Notandum fite venit, Nielentum oppgni & signiargo & naturali: sum spantanea opponitur, tantum reperitur inits que agunt propier sinem & propositum, eum opponitur naturali, tam in rebus animatis quem anima carentibus reperiripotest. Priori modo & oppositione hie à nobis lumitur : naturalibus potest esse violentia, in quibus neque movens neque id quad moverur habear voluntatem: indeoq; tale violentum tune invitum nullo modo dici potest: ut si veliemens von us lapillum abripiat & sursum tollar; is motus est violentus; int opponitur naturali, non item ut spontaneo: & cum homo trabitur ex purco, vel manus allevatur; motus item est violentus utrobique, sed violentia, que contrariatur natures nec voluntati; ideoque neu-

pe

fie

å

(

non

is el

inte

nam

re ig

ranti

igno est p

igno

aliad

igno

trobique actionem invitam facitato on action

I V. Invitum per ignorantiam explicari recte nequit, nili primum varias ignorantia species ac distinctiones proferamus : muod iple factitavis Aniloreles l. or c. cis. cujus & deemplum & ductum lequemure Distinguit Philalophin intet ignorantiam, quam comitatur & faquitut dolor ac panitensia, & inter cam, que mulum habet fublequentem dolorem ac poenitentiam. Prioris ignorantia exemplum nobis exhibet Oedipus, qui per ignorantiam & patrem occidit & cum matre nuptias contraxitac rem habuit ; quod cum cor gnovit, cam ingenti dolore santaque apimi pomitentia ef correptus put ipli fibi oculos erverit : Atque hac poeniren sia subsecuta factum eius urrumque invitum seddis, offendieque ipfum, nec fciviffe, quid fecerit, nec voluiffe, quod fecit. Posterioris ignorantia exemplum est is, qui force fortuna telo emillo inimicum occidet ignorans, led te coanital necess probet & facto laterus. Hagignerantia afficient salem

talem non reddit invitam : etfl enim agens ignoraverit quid egerit, quia tamen facti eum non poenitet, lignum id eft, ei non defuisse voluntatem : ideoque ejus actio non potest dici prorsus invita. Quid ergo? an fuerit spontanea? sed ne hoc quidem dici poteft, cum in omni actione spontanea requiratur scientia. Quid igitur? egit & fecit talis, ut loquitur Arift. wx inw, non volens, non sponte, quia voluntas non fertur in incognita, fed nec akor, invitus, quia rem probavit & læratus est facto. Nimirum, inter volentem feu fpontaneum, qui dicitur ixw, & nolentem feu invitum, qui dicitut d'un, tertium Arift. collocavit, qui dicitut oux ixer nec volens & our axwr nec nolens : spontaneus sive volens eft, qui non modo sponte volens sed scienter agit : nolens seu invirus, qui per ignorantiam agit, voluntate non approbante actionem, ubi resciverit. (a) Non volens, qui faciens ignorabat quidem quod faceret, atque adeo dici quodammodo poffet involuntarius, cum voluntas fine cognitione effe non possit, invitus tamen fecisse dici non potest, quia factum jam cognitum lætitia comprobavit : quamvis enim hie etiam absque rei cognitione ac voluntate fecit, quia tamen à priori longe differt propter approbationem illam operis postea cogniti, suum, inquit Philosophus, debet habere nomen diffinctum, ac dicitur proprie non volens, oux inin, & oon away, non nolens.

(a) Qui aliquid facit ignorans, quod tamen, postquam seivit, non est pratter ejus voluntatem, is est quast intelium negationis, inter voluntation & invitum, nam nec sponte agit nec invite:

in

t:

is

uţ

24

n.

W-

ili

ra-

84

in-

CM -

7074

SXT

182

a ch

itch!

ten-

1484

FORGE

E CO

ionem

salem

non sponte, quia absuit Scientia, que requiritur in spontanco: non invite, quia, postquam scivit, adsuit voluntas, que abesse debet ab invito.

V. Distinguit insuper Philosophus 1. & c.cit. inter (a) agere ignorantiam seu ignoranter, & agere ex ignorantia seu per ignorantiam. Ignorans seu ignoranter agit, qui tunc, quando agit, ignorat quidem, quid agat, sed tamen ignorantia illa non est præcipua causa actionis, sed aliud quiddam, quo sibi ignorantiam acquisivit: hoc modo, que ab ebriis, iratis, aliave animi commotione perturbatis hominibus, siunt, ab ignorantibus siunt, yerum ignorantia proprie non est actio-

nis causa, sed ebrietas, ira, similifye animi perturbatio. Per ignorantiam feu ex ignorantia agere dicitur is, in quo ipfa ignorantia est causa actionis, non aliud quid, quod ignorantiam invexit : bæc posterior reddit actionem invitam , prior non item. Hinc nata est Aquinati & Scholaftici ulitata diftin-Rio ignorantiæ in Antecedentem, Concomitantem, & Confequentem. Agere per ignorantiam est, agere ex ignorantia antecedente. Agere ignorantem est, agere ex ignorantia comitante ac consequente : (b) Antecedens ignorantia est, qua est causa ipsa volendi & faciendi, quod quis alioquin nec vellet nec faceret, si sciret : hæc ignorantia reddit actionem invitam, si nec sir affectata, nec ex negligentia profecta, acque cam sequatur poenitentia: hinc enim semper de invita actione judicium est ferendum. Exemplum ejus est, si quis venationi intentus post omnem diligentiam à viro prudenti adhibendam inter vepres aprum latere existimet, cum tamen amicus lateat, & hunc inscienter interficiat, aut si quis venenum det alteri putans se vinum dare, cum melius nescire potuerit. (c) Ignorantia concomitans est, cum quis ignorans aliquid facit, fed quod committeret nihilominus fi sciret, & cum factum probat : cujusmodi fuit, qui lapide in canem conjecto novercam percussit, quam odio persequebatur, aut qui hostem occidit, quem esse hostem ignorabat, occifurus tamen, fi fciffet. Hac ignorantia actionem non peddit invitum, quia cam non sequitur poenitentia; neque tamen actio spontanea est, quia ignorata fuit, & ex inscientia commiffa, cum in spontanea requiratur scientia, ut thes. 4. O' diffutatione pracedent, eft dictum : novo itaque nomine appellanda venit : & qui sic agit, dicitur agere non volens έχεικών & non nolens su ακων. (d) Ignorantia consequens est, J.qua quis ignorans facit, sed ignorantia, quam ipse sibi conquisivit, qua non laborare potuisset, si voluisset; unde hujus ignorantiæ ipsa ignorantis voluntas causa est, & ipsa igno rantia ab ignorante cft, (ut cum Scholasticis loquamur) vo lita, vel explicite vel implicite. Cum quis expresse, explicite, vult aliquid ignorare, dicitur ignorantia affettata, ut quis nolit cognoscere præcepta vitæ rece instituendæ, que liberius peccet. Cum quis quidem non simpliciter ignorate voluit

r

n

voluit, sed ignorat tamen, quod scire poterat ac debebat, dicitur ignorantia supina vel crassa; quamvis nonnulli adhuc Ethici inter duas hasce distinguant: supinam vocant, qua quis ex tædio laboris & industriæ negligit ea scire, quæ sui sunt muneris atque officii: crassam, qua quis gravissima socordia ignorat ista, quæ debent nosse universi; qualis est ignorantia juris communis: utraque implicite est volita ab ignorante. Nulla ignorantia consequens, nec affectata, nec supina, nec crassa, sacit assionem invitam, quia ei, qui ignorare voluit, & ignorantiam, cum potuit, non exuit, per ignorantiam agere placuit: hinc nec veniam meretur, nec peccantem ex tali ignorantia excusat.

(a) Uterque, quo tempore agit, ignorat hoc quod agit, & is, qui Aristoteli dicitur agere ignorans leu ignoranter,& is,qui fibi dicitur agere ex ignorantia, seu per ignorantiam; sed discrimen in eo est, quod in priori aliquod fit animi corporifve vitium, quo ipse sibi causa est ignorantiz fuz, qua laborat, cum abit: in posteriori nullum sit aut corperis aut animi vitium, quod ignorantiam invexerit in ignorantem : ideoque cum prior ignorantia fuam prævenire potuerit, quia potuit non laborare isto animi corporiíve vitio, quod ignorantiam introduxit, ideirco ejus actio, quam ignorans feu ignoranter egit, non est invita, sed spontanea, aut saltem mixta: sed posterior; cum ignorantia suam præcavere nequiverit, hoc quod ex ignorantia egit, egit invite.

7

1-

j.

æ

cc

m

a,

fi

IO

ct,

aut

ne-

uis

nus

ide

rfe-

nor

2101

que

ien-

thef.

nine

lens

eft,

COD-

ujus

gno

) vo

xpli

utf

, quo

Orald

oluit

(b) Ignorantia antecedens dicitur duplici modo, & quia antecedit actionem agentis, & quia antecedit voluntatem agentis: neque enim ignorat, quia voluit, sed præter & contra voluntatem suam ignorat. Res manifesta est in exemplis allatis in textu.

(c) Actio profecta exignorantia concomitante, est medium negationis, inter actionem spontaneam & invitam, quia net spontanea est nec invita; non spontanea est, quia deest conditio spontanea; sc. scientia: non invita est, quia deest conditio actionis invita, scil, penitentia.

(d) Ignorantia consequens non sie dicitur, quasi ipsamactionem agentis consequatur; cum enim omnis ignorantia actionem ex se profestam antecedat, nulla potest diciipsam actionem agentis consequi. Sed vocatur consequens, quia consequitur voluntatem agentis, qui ignorat hoc quod agit, quia voluit.

Ignorantia consequens dicitur non illa, quæ factú sequitur, aut actione, nam tum non possit dici proficisciab ignorante; sed dicitur talis, quia consequitur ipsam voluntatem ignorantis; i. e. quando quis, qui ignorans agit, prius voluit ignorare id quod agit, ut, cum quis aliquod agit ignorans ex ebrietate, ignorantia quidem præcedit Actionem, fed confequitur voluntaté ejus, qui ses inebriavit, & inebriando ignorantiam sibi contraxit. & invexit: hæ enim ignorantia ejus voluntatem consequitur, ignorantia enim, quia voluit: sed ignorantia antecedens dicitur, quæ & Actionem præcedit. & volunta-

tem ipsam agentis, quando quis non tantum facit, quod ignorat, sed insuper seire non poruit, licet seire voluisset: unde de co non licet dicere, ignoravit, quia voluit, quia voluntas ejus non est eausa ignorantiz, nec aliquis, aut Animi, aut Corporis affestus, quem voluntario acquisivit, sed & voluntatem ipsam, & Affectum omnem antecedit.

non

VI. Refert Aristoteles adhuc aliam ignorantiæ distinctionem, l. & c. cit. Ignorantia ipli eft alia & nadons, i. e. rei univerla, alia Wonged ingsa, i. c. rerum feu circumstantiarum fingularium. Prior ibidem dicitur Philosopho a pioca in mesanitot, ignorantia conjuncta cum electione agentie, qua quis ignorat, qui voluit ignorare, & aproia & rines, ignorantia fines, is nanous honefti, Fountegele, utilis. Latinis dicitur ignorantia ratione subjetti, estque eadem, quæ ignorantia consequens, quia subjectum ipsum i. e. homo qui agit ignorans eft caufa ignorantiæ; & (a) juris univerfalis, quia unusquisque ante luam actionem merito & jure tenetur feire, quid fit honestum, quid utile, quid inhonestum, quid inutile; nam omnium hominum animis insculptæ sunt notiones honefti & inhonefti , ideoque unufquifque fcire poteft, quid fit bonum, quid malum ; & univerfalis simpliciter, quia non circa unam actionis circumstantiam versatur, sed circa totam actionem : Nam qui ignorat finem suæ actionis, is errat circa totam actionem : hec ignorantid non reddit actionem invitam, adeoque nec veniam meretur nec excusationem actio ex tali ignorantia profecta. Ignorantia A red inese Latinis dicitur ignorantia (b) ratione objetti, est cadem, que ignorantia antecedens, quia causa ignorantie est iplum objectum quod præfciri, non potuit, & juris partien'mis ac facti, quia agens ignorat hoc jus particulare in quod peccat, & ignorat factum quod committit, utrumque fine fua culpa ; & particularis simpliciter, quia ignoratur circumstantia aliqua singularis, vel persona, vel loci, vel temporis, similifye, quam tamen ignorans præscire

non potuit : exemplem ante fuir allarum in Ocdipo. Has ignoranita, quia dolo carre, quia nostra nec culpa nec negligentia eft genita, actionem reddit invitam; veniamque mereturactio & exculationem, fream confequatur penitentia . Ta nad ingsa, fingularia hic funt Ariforeti, qua Rhetoribus welszioers, Latinis Philosophis circumftantia appellantur . in quibus actionis præcipua vis & bonitas ac malitia confiftuat. Ex lunt, nic, ni, mil, wel ni, trage mos, mus, as, ore, Scholaftici comprehenderunt hoc versiculo. Quis,quid, ubi, quibus auxiliis, cur, quomodo, quando. Ex hisce dum funt primarie, Atistoteli zugedintreg, res ipla quæ agitur feu obje-Elum, & finis propter quem actio fuscipirur : reliquæ funt minus principales: omnes tamen actionem multis modis possunt variare, ideoque carum notitia agenti maxime est necessaria, & earum ignorantia, si absit dolus ac malitia, actionem poteft ficere invitam : nunquam tamen fimul possunt omnes ignorari, nisi forte agens mente sit captus plane & stultus, quod cap. eit. monet iple Philosophis, qui fusius de circumstantiis ibi agit & videri potest.

(a) Jus universale nihil est aliud, quam principia generalia justi & injusti omnium hominum animis infita, & regulæ communes honesti & turpis,

12-

t,

0 ia

n.

5,

-

G-

28

0.

ii-

×-4.

ui

ñ,

4-

Ś,

-10

lit

: ;

0-

id

on

0-

er-

ems.

m

506

מנמ

eft

193

in

m-

0-

ci,

ire

on

nulli mortalium ignoranda.

cti, seu juris particularis, ac facti aut circumstantiarum fingularium, est Ignorantia Antecedens: Ignorantia Ratione fubjecti, feu juris univeralis aut Rei univerlæ, est ignorantia con-

(b) Ignorantia ratione objesequens.

VII. Post ignorantiæ distinctiones ex Aristotele allatas & ad mentem ejus explicatas, aliæ infuper videndæ reftant, à Scholasticis proferri solitæ. (a) Ignorantia est vel theoretica, cum ignoratur, an res sit, quid sit, qualis sit, vel prattica, cum ignoratur, an res sit bona vel mala. Invitum ex prastica non theoretica ignorantia judicandum est ac mensurandum.

cognitio veritatis; practica, bonitatis; ergo ignorantia theore-Ignorantia practica bonitatis.

Quemadmodum Intellectus

(a) Cognitio Theoretica est Spec. versatur circa verum & fallum, Practicus, circa bonum & malum, ita Ignorantia Theotica eft ignorantia veritatis, & retica eft, qua nescitur, veritas aut falfitas , & Practica eft , qua nescitur bonitas aut malitia.

VIII. (a) Ignorantia est vel vincibilis vel invincibilis. Vin-

cibilis, est, cum ca quis ignorat, quæ poterat & debebat scire; sic dicitur, quia adhibito studio vinci, id est, superari atque expelli potest: hæc est cadem quæ ignorantia consequens. Invincibilis dicitur, cum ca quis ignorat, quæ scire nec poterat; nec tenebatur; sic dicitur, quia vinci nec potest nec debet; hæc est cadem quæ ignorantia antecedens: hanc Iurisconsulti vocant probabilem vel justam ignorantiam, vincibilem vero, improbabilem vel injustam, quia leges, canones, & jura, invincibilem ignorantiam approbant, alteram improbant, quia illa sine culpa, hæc mala side contrahitur. Invincibilis ignorantia, si non tantum in se, sed in sua causa; sit talis, reddit assionem invitam, si cam sequatur poenitentia: vincibilis minime.

(a) Dicitur Ignorantia invincibilis in fe, quando co ipfe tempore, quo quis ignorat, quod agit, ignorantiam istam vincere atque rollete nequit, ut quando quis nimia ira abreptus ignorat, quod agit, nec pro illo tempore ignorantiam exuere valet, quia iram deponere è vestigio nequit: artamen ista ignorantia est vinci-

bilis in sua causa, quia potuit tantum non irasci, ut sibi talem ignorantiam comparatet.

Ignorantia Invincibilis in fua caufa dicitur quando non tantum quis ignorat, quod facit quod pro præfenti tempore scire non potuerat sed quod nec ante scire potuit, sic ut nulla causa ignorantiæ suerit in ignorante.

IX. (a) Denique, ignorantia est alia prave dispositionis, alia pura negationis, alia privationis. Prima eft, cum alicujus intellectus falso judicat : tunc enim, quia non solum ignopat, sed errat, dicitur prave dispositus, i.e male affectus. Secunda eft , cum quis non habet notitiam , nec eam habere poteft, nec debet : dicitur vulgo nescientia : sic rusticus ignorat res Mathematicas. Tertia eft, cum quis caret notitia rei , quam nosse potest ac debet , ut si judex aliquis nesciat leges, quas ratione officii scire debebat. Hæc dicitur pripativa, quia privatio est alicujus formæ absentia in subjecto, quod potest ac debet eam habere. Ignorantia secunda facit actionem invitam, item prima, fi ewor in fe aut fuis causis ab ignorante pracaveri non pount, ac subsequatur actionem poenitentia : si contra , nec prima , nec tertia ignorantia invitam reddere attionem valet. Sed de ignorantia & invito in universum jam satis.

m

(a) Ignoranția vel negat apprehentionem fimplicem mentis, quando quis ignorat ipfas voces, & terminos fimplices, quz est ignorantia purz negationis, & Antecedens: vel negat veritatem operationis complexz mentis, seu conjunctionis, & divisionis, & vulgo dicitur

2

C

Ç

)-

t,

3-

ıţ

rit m

ua.

ncit

ire

nte u[a

.

iis,

jus

10"

us.

CIC

no-

itia

ciat

pri-

oje-

enda

fuis

tio-

ntia

vito

gno-

Error, Eftque qua quis cognitis terminis simplicibus, & vocibus, sub iis erroneum format de rebus intellectis Iudicium; Estque hac Ignorantia vel prava dispositionis, vel privationis: uttaque consequens, si is, qui ignorat, ignorantia sua causa ett.

### DISPVTATIONVM PRACTICARVM SEPTIMA,

DE

## ACTIONIBUS MIXTIS.

#### THESIS I.

Riftotelis 1.3. Ethic. ad Nicomach. cap. 1. ductum fecuti. A exposuimus disputatione præcedenti 5. & 6. actionis humanæ differentiam, qua alia est fontanea seu voluntaria, alia invita seu involuntaria, tum per vim, tum per ignorantiam : sed dum in hisce explicandis versatur Philosophus cap. cit, geminam fibi objectionem proponit, unam prima cap.cit. parte, alteram postrema. I. Quærit, An, que actiones suscipiuntur per metum vel evitandi summi alicujus mali , vel consequendi summi alicujus boni causa, sint spontanea vel invita? veluti, ut exemplo Philosophi utamur, si tyranaus aliquis mandaverit alicui, ut turpe quippiam faciat, quod nisi fecerit, fore, ut & iple & liberi occidantur: vel, si mercator, oborta tempestate pro salute sua & aliorum ad exonerandam navem projiciat merces suas in mare : vel, si quis promittat latroni certam pecuniæ summam pro redimenda vita : de his & similibus actionibus respondet Philo-Sophus, मारी से किये मांगोर के कावारिया कर्द देखा , soinan में म्वारेश कारofois. mixte sunt quidem hujusmodi actiones, sed magis tamen similes voluntariis. Unde de mixtis actionibus disputandi ansa Ethicis est arrecta. 2. Quærit Philosophus, An, que actiones ex ira, cupiditate, alique animi affectu ac perturbatione fiunt vehementiori, fint ac dici debeant invite? quod negat negat ibidem Ariftot. rationibus in medium allatis. Nos de utraque quæstione hacdisputatione breviter agemus, & tum casus quosdam morales huic materiæ affines proponemus.

II. Primam quod spectat quæstionem, Ationes ex meu prosectas, ex spontaneo & invito esse mixtas, magis tamen spontaneas quam invitas dicendas, tribus probat rationibus Philosophus, l. & c. tit. §. 1. Quarum actionum sines & circumstantiæ sunt positæ in nostra porestate, eæ magis sunt spontaneæ dicendæ quam invitæ. Sed actionum talium, ex metu prosiciscentium, sines & c. Ergo & c. §. 2. Quarum actionum principia & causæ sunt inipso agente, eæ magis sunt spontaneæ quam invitæ. Atqui talium actionum, ex metu prosiciscentium, principia & c. Ergo, & c. §. 3. Quas actiones sequitur laus vel vituperium, pæna vel præmium, eæ magis sunt spontaneæ quam invitæ. Atqui id genus actiones sequitur laus & c. Ergo & c. Probat minorem Ariss. instituta divisione actionum mixtarum in quatuor species, quas deductas sua serie in texm cap. citati videre est.

C

q

m

fin

pl

ca

fei

qu

fpe

tc,

Po

hæ

na

fui

tu

III. Sed hic de modo loquendi exfistit inter Scholafficos quæftio : an tales actiones debeant dici simpliciter invita & fecundum quid fontance, an contra secundum quid in vite or simpliciter fontance ? nam diversimode hic loquuntur : Nos omnium optime existimamus loqui,qui actiones à metu profectas simpliciter frontaneas vocant, & secundum quid invitas: unum quodque enim fimpliciter dicitur effe fecundum id . quod habet hic & nunc, omnibus circumstantiis ponderatis : at quod fit ex metu, hic & nunc , omnibusque circum-Mantiis consideratis, est spontaneum : eligitur enim à voluntate ad evitandum majus malum; sicut projectio mercium in mare eligitur ad evitandam mortem. Ergo &c. Dices. Philosophus disertis verbis l. 2. Eth, c. 1. alirer loquitur: inquit, Spontanea igitur bujuscemodi sunt, (quæ fiunt ex meru) simpliciter vero invita, quippe cum tale quippiam per se eligat nemo. Resp. removenda est voculæ (simpliciter) ambiguitas : appellat enim his verbis Thilosophus invitum fimpliciter, quod est involuntarium nude, secundum suam naturam, atque in fe spectatum, abstrahendo acircumstantiis:

t

-

10

12

)-

-

n-

tu

0-

nt

tu

0-

æ

0-

n-

es

cos

fe-

pti-

0

ro-

as:

id,

Ta-

m-

vo-

cr-

Di-

ur:

tu')

igat

ıbi-

fim-

iam

ım-

tiis:

stantiis : hoc sensu dicit ea, quæ fiunt ex metu, effe simplicher invita: nos vero spontaneum seu voluntarium, simpliciter, accipimus pro co, quod eft voluntarium perfecte, & efficaciter, & omnibus circumstantiis consideratis: & sic certe funt spontaneæ aut voluntariæ actiones ex metu profe-Az. Sed ut omnis removeatur scrupulus, notandam venit, ro simpliciter, quando applicatur spontaneo aut voluntario ex metu protecto, tripliciter posse usurpari: primus sensus est, ut denotet illud, quod ita est voluntarium, ut nihil includat aut contineat de invito, ut cum tribuimus Deo esse perfectum simpliciter, intendimus illinegare omnem imperfeetionem; & sic non dicimus ea, quæ ex metu fiunt, esse voluntaria simpliciter : secundus fensus est, ut simpliciter dicatur voluntarium seu spontaneum, id, quod plus habet de spontaneo quam de invito; uti dicimus, hoc simplicuer melius est illo, licet in aliquo excedatur, aut ut Æthiops dicitur simpliciter niger, qui tamen secundum dentes est albus, quia albedo dentium respective ad totum corpus nulla est: fic nos hic dicimus spontaneum aut voluntarium simpliciter, quod ex metu proficifcitur: tertius fenfus eft,ut, quæ fjunt ex metu, dicantur voluntaria simpliciter, id est, secundum se & independenter à circumstantia imminentis mali, quod metuitur, quo sensu libenter concedimus, non esse dicenda simpliciter voluntaria aut spontanea, quæ ex metu fiunt, quia plerumque non nisi ob solum metum talia sunt.

IV. Secundam quod spectat quæstionem, Aristoteles cap. cit. actiones ex ira ant cupiditate, vel alia animi perturbatione profestas, ait esse spontaneas. Or non invitas, ac varias profest es us affertionis rationes, quas resolvemus. §. 1. Si, quæ ab ira vel cupiditate proficiscuntur, sunt invita, non spontanea, Ergo nec pueri nec bruta quicquam agent sponte, quia ex cupiditate, aut ira, aut ex alio sere affectu agunt. Posterius est absurdum. Ergo & prius. Verum enimvero, hæc Arist. ratio ac ratiocinatio, non videtur mihi stringere: nam quod absurdum reputat, non est tale: non enim est absurdum, ut & bruta; & pueri ante rationis usum, nihil dicantur sponte agere, quia non sciunt mi ratio scirent, pueri cius circumstantias: bruta enim ratione carent qua scirent, pueri eius

ejususum nondum exerunt : sed nec invite agunt ; verum non sponte, non invite, ac sunt medium negationis inter Sponte & invite agere. §. 2. Ratio Arift.longe eft melior. Si, quæ ex ira fiunt aut cupiditate, vel ex simili affectu, funt invita, hoc debet intelligi, vel de omnibus omnino ejusmodi actionibus, vel de quibusdam tantum, puta, de turpibus & inhonestis. Neutrum dici potest : non potest intelligi de omnibus : quia quasdam actiones tales esse spontaneas ac voluntarias, nempe honestas, extra omne est dubium : v. c. decet expetere àc cupere res laudabiles & bonas, sc.famam, valetudinem, scientiam, &c. decet irasci improbis, Deum blasphemantibus, &c. At quæcunque decet facere, ea funt spontanea : nec potest intelligi de quibusdam tantum ejusmodi actionibus, sc. de turpibus & in honestis : nam quare magis de hisce quam illis dici debet quod sint invitæ, cum tam in turpibus & in honestis, quam licitis ac honestis actionibus, ex ira, cupiditate, &c. profectis, voluntas fit caufa ? f. 3. Quæcunque invita funt, ea molesta funt. At ex cupiditate manantia facta non funt molesta, nec ægritudinem sed voluptatem adferunt. Meminit Arifloteles in hac tertia ratione folius cupiditatis : at vero eadem est ratio iræ : nam & iratus gaudet vindictam sumere de inimico. §. 4. Ratio Ari-Hotelis est obscurior : sed videtur hoc syllogismo concludi poffe. Sponte facti & invite facti, vis & effectus hic eft, quod alterum vitari possit, alterum non item : invite facta vitari non posse, certum est. Sponte facta vitari possunt, quia ca quis facere poteft & omittere. Atqui tam quæ ex ira & cupiditate funt vitari pollunt quam quæ ex ratione recta. Ergo. 6. 5. Quæ hominis ex fe funt propria, non funt invita. Atqui ira & cupidiras funt propria homini, sicuti & facta ex iis manantia. Ergo. Dices, ad Minorem. An non ira co cupidita etiam belluis competit ? Resp. Proprium hic intelligimus, non quod foli homini, sed quod omni convenit, atque ex na tura sua. Atqui ira & cupiditas sic sunt propria hominis: nam animus hominis in tres quasi parres multis dividi solet, in rationem, iram, cupiditatem. Alii hanc rationem Att flotelis postremam sic fermant. Nulla actio invita prorsus debet dici humana, i. e. ut homo sit ejus Dominus. Sed actio

t

1

actiones ex ira, aut cupiditate, aut simili affectu proficiscen-

tes, funt humanæ. Ergo, &c.

n

1:

i,

1-

di

21

de

ac

C.

n,

m

nt 16-

re

ım

10-

6.

atc

70-

one

ra-

Ariudi

por

tari

a ca

upi-

rgo.

Atx 115

ditas

non

k na-

nis:

i fo-

orfus

Sed

actio

V. Gemina quæstione, quam ex Aristotele proposueramus, decifa, nunc cafu quosdam morales proponemus hisce quæstionibus affines, ac primum de actionibus ex meru, mox de actionibus, ex cupiditate, ira, aut simili affectione, profectis. Ut casus circa actiones ex metu profectas resolvamus felicius,, pramittenda eft multiplex metus diftinctio. Metus, qui nihil eft aliud quam affectus appetitus irafcibilis ortus ex apprehensione mali vel imminentis vel probabiliter venturi, dividitur multis modis. (a) 1. Alius est justus, alius injustus. 2. Alius est probabilis, alius non probabilis. 3. Alius eft levis, alius eft gravis. 4. Alius eft cadens in virum confantem, alius non item. Metus justus, probabilis, gravis, cadens in virum constantem, est unus idemque, sed variis nominibus appellatur: dicitur justus, quia eum & actionem ex tali metu profectam leges excufant, quamvis contra cas committatur ; probabilis, quia cum jura approbant ; gravis quia est alicujus magni ac jam instantis periculi; cadens in virum conflantem, quia est metus, quem etiam folent habere viri constantes ac fortes, & qui suz confiantiz ac fortitudinis laudem non amittunt, etfi quippiam ex tali metu agant : contra se habet res in metu opposito.

(a) Metus justus nititur ratione recta,, i.e. justa, probabili, gravi, & quæ deceat virum constantem ac fortem : quali que non cadit in virum constanmetu jufto omnes homines me- tem & fortem : ita pueri metuunt naturaliter mottem : Me- tuunt larvas.

tus injustus nititur ratione erronea, i. eft. injusta seu sine causa, ratione improbabili, levi, &

VI. Quæritur S. 1. In omnia mala metu jufto co cadente in virum constantem sint metuenda? Resp. Non. Quenam igitor? Resp. Justus est merus, mortis corporalis; amittendæ libertatis per servientem aut captivitatem, verberum, carceris stupri, omniumque corporis cruciatuum. §.2. Au me-1116, quo quis timet amittere omnia bona temporalia, fit justus? Relp. Ita: quia ea funt necessaria ad vita conservationem & communes ulus. 6. 3. An metus fit juffit; fi quis timeat amittere majorem partem bonorum temporalium ? Refp. Ita.quia

r

n

t

le

PI

ce

fu qu

in

IÇ,

tat

gif

IB

for

eft metus gravis & grandis mali. S. 4. An metus infamie ac dedecoris fit juffus Resp. Ita quia fama oft bonum majus bono forsunæ : ergo, fi hujus, etiamillius, eft juftus merus. Diftinguunt tamen bic Cafuiffe inter infamiam falli & juris : huius metum elle justum, illius non item, afferunt. 6. 5. An metus excommunicationis aut exilii fit juftus? Refp. Ita, fi excommunicatio & exilium funt injusta: quia gravius utrumque eft malum dedecore aut bonorum temporalium jactura 6. 6. An meus fit juffus, quo quis tenetur ex fuo pracedenti delitto, aut ob caufam juftam antecedentem ? Refp. Communis Cafuiffarum opinio tenet cum non effe juftum. 6.7. (a) An mala facta ex metu cadente in conftantem virum excufentur in totum vel ex parte & five. An culpa careat malum, quod fit ex meta gravioris mali & ad illud evitandum ? Refp. Mala, qua funt ex fe & ex natura fua peccata, nullo metu excufari : ideoque non licet mentiri, nec ullum omnino peccatum committere metu mortis. At mala triftia possunt committi ex metu & excufari, fi fint minora, & ad majus malum tale evitandum. 6.8. (b) An mala metu mortis commiffa conara legem aliquam humanam, justam peccati excusationem mercansur 3 Refp. Cafuiftæ plezique affirmare : quia erfrleges humana habeant potestatem jubendi, quod cum mortis mett est conjunctum, non samen semper ejusmodi obligationis onus imponunt. 6.9. (c) An metu mort is commifa mala contra legem divinam particularem feriptam, quam vocant pofitivam, quales olim tum forenses tum ceremoniales dedit populo Judaico Deus, ob peculiares causas, mereantur exemationem? R. Ita: quia Ceremonia est resadiaphora : nist violatio legis fit cum contempte fidei aut religionis, aut in feandalum & offensionem aliorum. S. 10. (d) An notum vet juramentum factum in naufragio, peffe, bello, @ c. cum meta imminentu mortu juramu vel vovemu, valeat atque obliget ? Refp. Valere atque obligare, quia est metus non ab homine incutfus, fed ortus ex causis naturalibus secundum ordinem , à Sapienti præstriptum Deo, agentibus. 6. 11. (e) An premilla, nel patta, velobligationes, vel contractus, metain virum confrantem non, cadente, i.e. injufto & fine ratione, facti, valeant? Relp. Effe irrita & non valere : adeoque in specie, matrimonium

monium per metum initum sine ratione ac juramento, etiam confirmatum, non obligare: Atque idem dicendum, de sponsalibus metu sactis & jurejurando confirmatis: si metus sit justus, sunt rata & valent, ut in casu 10. Circa actiones ex ira aut cupiditate prosectas hæc quæstio moveri solet à Casuistis. §. 12. An ira vel cupiditat & c. voluntarium ex parte minuat. Resp. ira. nam sunt quidem voluntaria, sed minus, quam si absque ira vel cupiditate, &c. ex plena rationis deliberatione & voluntatis electione sierent: affectus enim isti sæpe rationem ac voluntatem in suis actibus perturbant.

(a) Malum est, vel turpe, sive culpa, vel triste, sive pæna: prius est peccatum, ut mentiri, posterius est supplicium, ut Dedecus, & verbera &c.

ac

us

15.

is :

5.

ta,

u-

m

m-

7.

-11

tod

la.

la-

m

it-

am

121

48-

W-

etů

nis

atra

a703,

ulo

10003

tio

da-

ju-

min

eip.

ul-

eum ani?

um-

ce. '

(b) Duo hic dicuptur Lquod leges humana poffunt jubere,id, quad cum mortis metu conjundum eft, ut, fi quis militum præfeetus jubeat huic aut illi istam adire frationem, ex qua certas lit metus mortis, quo cafu miles obligatur ob ftipendia, que meret : 2. cafus incidere potest, ut quis non obligetur legibus humanis, quando aliquid cum metu mortis præfentis eft conjunctum, ut, cum quis metu mortis, quam intentat à tergo inlequens latro, & aditer evader renon potek, mœnia transnatat, quod alioquin à magistratu est vetitum ; in tali casu lex magistratus de non transnatandis monibus non obligat.

(c) Lex Divina particularis feripta & positiva dicitur, quam

Deus dat Populo peculiari ob peculiares causas, uti erant olim Leges forenses, Ceremoniales data Populo Judaico.

(a) fixto responsionis oft, quia talia metue justus est, niciturque ratione recta, caditque in virum probum ac constantem, ideoque quod ex tali metu promititur, vovetur, vel juratur, obligat : atque ideo judicamus votum Iephthe rempore belli, quod gerebat, factum de co immolando, quod primum sihi redeunti obviam veniret ex jama adium suarum, ipsum obligate, etiamii primum egressa fuette propria filia.

(e) Quod ex metu justo fit & cadente in virum confiantem, illud promissum, pactum vel factum, non est irritum; sic non licet matrimonium solvere ob metum exharedationis, aut vitæ amittendæ, si illud jam sit

initum

# DISPUTATIONUM PRACTICARUM

#### PRACTICO, INTELLECTU & RECTA RATIONE.

#### THESIS

IN difputationum harum ferie, primum expoluimus finem Philosophiæ practicæ ultimum, summum hominis in hac vita bonum; mox finis ultimi consequendi medium, megin, actionem bumanam, liberam spomaneam, disp. 5. eique oppositam , invitam difp. 6. & , inter hanc & illam , interjectam seu mediam, quam mixtum vocavimus, disp. 7. Nunc actionis fromanca, feu liberas feu humana, principia paulo plemius funt confideranda, quod th. \$. difp. 5. eft promiffum! Actiones Spontanea funt actiones imperate, ut th. 5. difp. 5. fuit indicatum : harum principia funt actiones elicite o faculsates, à quibus cliciuntur. Ex, vel ad rationalem animam pertinent, funtque, insellectus, voluntas, liberum arbitrium, actiones fingulorum, vel pertinent ad animam fentientem, in quantum fationis aliquo modo in homine est particeps, utpote que rationali anima conjungitur ac subordinatur, & ab ca regitur ac gubernatur , funtque , (a) appetitus fenfite vus, ejusque motiones, five affectus. De hisce, sequuturis Die sputationibus, agere est decretum, ac jam quidem de intele leffn, prout noftro suffecerit inftituto; neque enim omnia qua de intellectu difputari folent ac poffunt, huc congere mus, ut, An o quomodo ab anima rationali differat ? an fingalaria, & quo ordine, prinine quam univerfalia, intelligat ? an fil geminus ac distinctus, agens & patiens ? hac omnia explicanda funt in Physicis. Nobis & nostro instituto convenit hat upica intellectus divifio, qua dividi folet in speculativum & ab he practicum, quam, omiffis omnibus aliis de Intellectu disputer ca tari solitis, bac disputatione nos proponemus atque exponeaici i ab ho mus. fira,

te

I

P.

q

ti

ec

ac

be

qu

qu

qu

ne,

an

ref

inte

diffe

ticu

prat

prog

ager

& 01

ex .

objest

Affectus spectantur, vel ut funt est fola Anima intellectiva hoin Homine, vel ut funt in Bruto. minis ; Attamen Rationales Pofteriorfmodo, nec per effen. funt per participationem, quatiam nec Participationem funt tenus fubfunt Regimini & Im-Rationales: Priori modo, non funt quidem Rationales per ef-

3

QA.

111

ac n,

fi-

m io-

le-

m 5.

ul-

ám

0

in ut-

8 fitt

Dis

tel nia

erce

igh-

2 /4

anhæc

O [pu·

onc.

Ap.

(a) Appetitus fensitivus & fentiam, fic enim Rationalis perio Animæ Rationalis.

I I. (a) Intellettus in se quidem est auiers & simplex, fed tamen ratione finis o objecti dividi foler in speculativum o affivum, Sempunnor net megunnor, quæ divisio est ipsius Ariffot. l. 3. de Anima c. 9. text. 49. ubi videantur Commentatores : cam etiam explicat Zabar. l. de facult. Anima c. ult. Intellectus dicitur theoreticus, qui res intelligit & contemplatur, ut nudam rei veritatem cognoscat, ut tantum sciat, que ac qualis fit cujufque rei natura, proprietates, operationes, &c. (b) Practicus, qui res intelligit & apprehendit, non co fine, ut nudam rei veritatem cognofcaro in ea cognita acquiefcat, nihil ulterius intendens, quam perspectum habere rei naturam, proprietates, operationes &c; led vero qui ideo cognoscit, ut, quod cognoscit, agatur ac fiat, ideoque ulterius fese exerit, consaltando, deliberando, quomodo quid fieri poffit : utrum hi intellectus diffinguantur ratione, quod Thomifle cum Thomap, 1. queft. 79. art. 11. volunt, an realiter, quod Zabarella vult loco cirato, non multum refert : quicquid fit, uterque intellectus in eo convenit; ut intelligat , cognoscat , speculetur, rem objectam; sed different; ut Philosophus loc. cit bene dicit, fine; quod theoreticus in nuda rei objecta & veritatis cognitione subsistat, practicus non item, fed hic à rei & veritatis speculatione progrediaturad consultationem & deliberationem ut, quid agendum sit, sciat, ideoque cognirionem ordinat ad motum & opus atque operationem. Ha c finium diverfitas orirur ex diversitate objectorum : nam intellectus theoretici objectum funt res divina, fempiterna, necessaria, qua cum ab homine fieri nequeant, frustra intellectus aliquid prater earum cognitionem intenderet : contra, intellectus pradici objectum funt res humanæ, variabiles, contingentes quæ ab homine fieri possunt vel non fieri, ideoque non est fru fira, si intellectus post carum cognitionem acceptam, de Droproductione earum & actione inflituenda, cogitet, consultet, deliberet. Verum enimyero, ut natura intellectus, tum theoretici, tum præsertim practici, penitius intelligatur, de utriusque objecto, paulo uberius agemus.

(a) Quia est facultas anima rationalis, qua ipsa indivisibilis est, ac simples, proprer naturam suam immaterialem, ac quantitatis carentiam.

cus, non quafi ipfe aliquid agat, nam tantum intelligit; fed quia ipfe judicat; quid fit agendum, & yoluntati id atque facultatis bus inferioribus prafecibit.

di

E加

16

m

be

lu

au

4

(b) Intellectus dicitus practi-

I I I. Objedum oft, circa quod res operando verfatur: id circa quod intelligendo occupatur intellectus, tum theoreticus; tum practicus ch, vel principium, vel conclusio : principium, vocamus propolitionem per le notam, cuius veritatem homo perfele ex natura fua, folo terminorum perceprione, fine ulla inftiturione aut lyllogy fmo, cognoscit: & vocatur axioma, talia principia funt in disciplinis theoreticis, funt item in practicis : in theoreticis, tum Metaphylica, tum Mathematica, tum Phylica, v.c. Nihil potest fimal effe en non effe, Totum est majus fua parte, Si aqualia addas aquadibus tota erunt aqualia, Nibil potest effe à feipfo, &c. in practicis, ut Deum effe colendum , Parentes effe boporandos , Quod tibi non vis fieri id alteri ne feceri, &c. Conclusiones funt enunciationes, quas homo ex principiis illis deducit per ratiocinium, vel inductione, vel fyllogilmo, quæ ex fola verborum cognitione cognosci nequeunt, sed quarum cognitio vi discursus gignitur : tales conclusiones funt in disciplinis theoreticis omnia theoremata, deducta ex principiis theoreticis : tales conclusiones sunt in practicis omnia pracepia de agendo, deducta ex principiis practicis : imo totæ disciplinæ nibil funt aliud quam habitus geniti ex talium conclusionum complexu: nempe, cum intellectus cognoscit atque affentitur omnibus conclusionibus physicis, deductis per discursum, inductionem, vel syllogismum, ex principiis physicis, jam in co exlittit habitus phylica : pariter cum intellectus cognolcit arq; affentitur omnibus conclusionibus de agendo, deducis ex principiis practicis, jam in eo exliftit habitus practicus, qualiscunque tandem ille fuerit. Circa principia & conclusions

elusiones theoreticas versatur intellectus theoreticus; circa principia & conclusiones practicas versatur intellectus practicus.

IV. Ex principiis practicis deducit intellectus practicus conclusiones practicas, (a) solo lumine natura. Naturale intellectus judicium de conclusionibus practicis deductis ex principiis practicis, vocant Philosophi rectam rationem ; huic recta rationi, huic tali de conclusionibus talibus judicio naturali, quicquid eft conforme, bonum eft : & omnia in universum de virtute præcepta, huic naturali judicio practico, huic recta rationi, innituntur : in hoc judicio, in hac ratione recta, fundantur leges omnes : & de hac ratione intelligendum eft illud, Ratio eft anima legis. Ethica, Politica, Oeconomica, Iurisprudentia, super hac ratione recta, super hoc jue dicio practico, de conclusionibus practicis ex principiis pra-Aicis facto, funt extructa, quia ex (b) lumine & lege natura funt deprompta: ab hoc fundamento tota philosophia practica dependet : hoc ignorato aut non bene intellecto, de virtutis ac honestatis studio erroneæ foventur sæpe ac pronunciantur fententiæ.

(e) Lumes nature vocatur in Philosophia judicium, intelletius quod absque revelatione, fide, aut speciali gratia, proferrur de rebus, quale étiam cecidit in Ethnicos: hoe aurem cum fertur de rebus agendis, vocatur setta ratio, quia est actus rationis practica, quo recte riteq; judicat de bono, et malo, honesto

nl-

ım

de

at

im,

ati-

: 11

-03

nci-

ita.

100

: 3

cti-

ica,

0

tota Fum

fieri

nes.

vel

tio-

gi-

LICIS

ales

.de-

funt

ple-

mai-

du-

n co

ofcit

actis

CUS.

con-

ond

& turpi, justo & injusto, quid fit fequendum, quid fugiendum.

(b) Lymen naturz & lex naturz, sur plane funt idem, aut tantum in eo differunt, quod lex naturz dicatur de ipsis principiis practicis; lumen naturz dicatur judicium, quod fertur de coaclusionibus, que ex illis principiis deducuntur.

diferie

V. Ratio bac recta, naurale hoc judicium, ex principiis practicis natura notis haustum & acceptum, etiamnum in homine ac post lapsum superest: Nam reliquit Deus in animis hominum etiam post lapsum reliquias discriminis inter honestum & turpe: Et qui nullam rationem rectam, qui nullum naturale judicium rectu in homine, etiam post lapsum, de rebus civilibus & actionibus moralibus non spiritualibus aut supernaturalibus superesse volunt, illi gravissime errant, & Scripturis adversantur, & Philosophiam evertunt, & omne discrimen honesti & turpis, cordibus hominum tamen infitum, tollunt : quid ergo? an, quid fit honestum, quid turpe. homo scire non poterit, nisi per revelationem ex scripturis? an igitur Ethnici omnes hoc discrimen ignorarunt? nihil minus. De rebus fidei, de iis quæ pertinent ad æternam falutem, fatemur lubenter, nullam superesse in homine post lapfum rationem rectam, nullum rectum judicium effe reliquum: sic omnis ratio cæca est, omne judicium intellectus inimicitia adversus Deum : at in naturalibus, moralibus, civilibus, rectam rationem superesse ad judicium rectum, & vita & scripta tot Ethnicorum nimis quam manifestum reddunt. Geminus hic cavendus est error : errant, qui rationem rectam, naturale intellectus judicium, faciunt normam credendorum, mensuram dogmatum & articulorum fidei: errant, qui rationem rectam, naturale intellectus judicium, rejiciunt circa dogmata & conclusiones solo natura lumine ex suis principus deductas : hic sane superell recta ratio, recrumque intellectus ac naturale judicium, norma, mensura, regula sciendorum & agendorum, quod qui non agnoscunt, ownem pariter philosophiam, theoreticam & practicam, iplamque naturam naturaque lumen proferibunt. Fons erroris, in hujus rationis rectæ & judicii naturalis, circa res naturales, civiles, & morales, hoftibus, eft, quod naturam ita opponant gratiæ, lumen naturæ lumini fidei, librum naturæ libro fcripturæ, legem naturæ legi revelatæ, conclusiones deductas ex principirs nature conclusionibus tevelatis, quasi posterius semper tollat vel neget prius : qui fane non capiunt, quid Philosophi intelligant per rationem rectam, veritatis & honestatis naturalis matrem. Nempe, ut simul & semel dicam, Resta nobis in philosophia ratio, est fudicium naturale intellestus, ex principis natura notis, juxti legem ac lumen natura, de rebus naturalibus, civilibus, moralibus, depromprum. Hæc recta ratio, circa principia & conclusiones theoreticas, vocatur theoretica, quam millam facimus : circa principia & conclusiones practicas, vocatur practica; ea nostii eft instituti & hujus loci.

VI. Quando & quoties dicimns, aliquid esse rationi rectæ conveniens ideoq, bonum, rationem recta hoc vet illud

14

G-

c,

is?

nil

a-

oft

li-

us

ci-

8

d-

m

e-

er-

ji-

ne

re-

ra,

nt,

m,

ns

res

m

12-

0-

tis,

on

m,

8

um

lu-

m-

0.

in-

fii

re.

ud re, cere, istud vel aliud esse agendum juxta rectam rationems hoc volumus significatum, aliquid esse agendum, esse justur, esse bonum, quia, vel est principium practică natura notum, vel est conclusio ex tali principio recte deducta: hoc enim judicium de tali principio vel de tali conclusione; est ratio recta. Errant itaque, qui putant rectam dici rationem, aut animam rationalem, aut intellectum; quia in nulla re erret, quia non fallatur ullo modo: si enim hoc sensu recta diceretur ratio, in nullo homine soret recta ratio, non tantum in rebus sidei, sed ne in civilibus quidem: nam quis est hominum, etiam sapientissimorum, etiam doctissimorum, qui non sapissime erret ac fallatur, non in rebus tantum sidei sed & civilibus ac moralibus ac naturalibus? & omnis saltem homo errare ac falli potest. Quare non eo sensu ratio recta dicitur, sed alio, quam satis nunc exposuimus.

VII. Rationis practicæ de rebus agendis, aut intelle-Aus practici de actionum bonitate vel malitia morali, duplex est judicium; vel absolutum vel comparatum: absolutum est, quo aliquid infe, feorfum, ac feparatim spectarum, judicatur, bonum vel malum, faciendum vel fugiendum: comparatum judicium est, quo aliquid aliis rebus collatum, omnibus circumstantiis expensis, nunc, hic, huic, bonum vel malum, faciendum vel fugiendum judicatur : hæc judicia, absolutum & comparatum, multum inter fese variant ; imo interdum pugnant : Nam sæpissime evenit, ut quod quis judicavit intellectus practici judicio absoluto esse bonum ac faciendum, id comparato rescindat, judicetque esse malum ac fugiendum, & contra, quod judicio absoluto judicavit esse malum ac fugiendum, id comparato judicet esse bonum ac prosequendum: & hinc est lucta ista & pugna sæpe rationis fecum : qualis est in incontinentibus & continentibus; in utrisque ratio fluctuat judicando de voluptatibus; in illis succumbit, in hisce superat cupiditates Islius fluctuationis & lucta, inter judicium rationis practica absolutum & comparatum, Medea nobis reliquir exemplum, dum ait.

- video meliora proboque,

Judicat judicio absoluto bonum esse, ut Iasonem non se-E 3 quatur,

in

CE

91

CC

tis

lu cr be ju

eff

m

di

&

ne

pl

in

in

21

ct

i.

ta

fin

di

quatur, comparato tamen illud rescindit, & judicar omnibus expensis circumstantiis melius esse ut sequatur: quod dererius erat & pessimum, nempe vò sequi, judicio Medea absoluto, hoc melius & bonum judicatur ab ea, judicio comparato. Quando judicium intellectus comparatum ac non amplius suctuans sequitur electio, tum vocatur altimum: alii vocant distamen ultimum; scil. quod in omni astione deliberata, post omnes expensas circumstantias, pronunciatur ab intellectu practico judicium, est ultimum illud dictamen, quod electio sequitur. Sed de electione voluntatis in Disputationibus sequuturis agetur: nunc hac exposuisse sufficiat de intellectu practico ac ratione resta, principio actionis humana, spontanea, libera.

#### DISPYTATION VM PRACTICARYM

NONA,

DE

## VOLUNTATE.

#### THESIS I.

Cum de Spontaneo fuit disputatum, illud disp. 5. tb. 2. ex Arist. Eth. l. 3. c. 1. definivimus, id, cujus principium est in agente sciente singula, in quibus actio est. Qua definitione, duo exigi in actione spontanea à Philosopho, indicavimus, scientiam & principium internum: per scientiam intelligi judicium intellectus practici, per principium internum intelligi voluntatem, th.3. & 5. disp. cit. ostendimus: Sunt enim intellectus & voluntas duo humanarum actionum, omnisque in iis (liceat nunc cum Scholasticis bascaeises) spontaneitatis principia. De intellectu, quantum satis est, egimus disp. 8. præcedente. De voluntate nunc & seq. disp. agemus: non tamen omnia consideraturi, quæ de ca disputari possum, sed ea tantum allaturi, quæ ei, tanquam spontaneæ humanæq; actionis principio, competunt, Ethicæq; instituto sufficiunt: exponemus vero varios ejus astus, objectum, motivum.

I.I. Allus voluntaris dividi folent in elicitos & imperatos: elicitus voluntaris actus dicitur, qui proxime, & immediate, diate, à voluntate producitut per scipsam & recipitur in ipsa, ut, velle, nolle, amare, odisse, oc. dicitur elicius; quia in voluntatis potestate contentus & quasi latitans, foras ab ed educitur atque elicitur. Imperatus dicitur voluntatis actus, qui à voluntate proficiscitur, ministerio & opera facultatis (a) inserioris, cui voluntas (b) imperat, ut talem actum producat: Hic actus imperatus non recipitur neque infactet in voluntate, sed in ca facultate, à qua proxime procedit, ut sunt, videre, loqui, ambulare, oc.

(a) Seu anima fentientistnam in operationes Anima vegetantis nullum est Intellectus aut voluntatis imperium; nam nee crescimus, nee nutrimur, nec bene valetius; cum volumus, aut judicamus este crescendum, nos nutriendos, aut bona valetudine esse loco movemus, & appetimus, & c. cum volumus, & judicamus ita esse facienda.

1

d

.

io

it

1-

-

i .

9-

nc

d,

CX

eft

0.

i.

gi gi

n-

in

is

8.

nc

R,

3-

f-

d-

Ç,

(b) Impetium voluntatis, uti & Intellectus Practici in Actiones Anima fentientis, five Imperatas: efique vel generale feu Implicitum, vel speciale feu explicitum. Generale dicitur, quod in genere fertur circa Actiones

Imperatas, quatenus nulla exercentur, quin relolvi possint in hoc Imperium, quod includent, involvunt, atque implicant, unde Implicitum dicitur; fi quis enim rogerut, cur, v.g. toties & tam cito digitos Impulsu Citharz moveat , dicet , quia volo , & Iudico fic effe faciendum: non quod ad fingulos motus digitorum fingula intercedant Imperia Voluntaris & Intellectus specialia atque explicita, quasi qui Citharam pulfat ad fingulos pulsus cogitet, ego volo pullare & judico pulfandam Citharam, fed fufficit Imperium Voluntatis & Intellectus Generale atque Implicitum.

III. Actus voluntatis elicitus subdividitur in βέλμον & περαίριουν: vocabula sunt graca Aristot. latine possis dicere, in appetitionem (Scholastici dicunt volitionem) & electionem seu praelectionem. Βέλμοις, appetitio, est velle quoddam ἀπερδέλων, quod sit absque prævia deliberatione: hoc modo appetimus & volumus sinem ultimum, quo cum nihil melius proponi possit voluntati, fertur in eam voluntas, ut cum Philosopho loquar l. 3. Eth. ad Nicom. c. 3. ἀπερδελλίτως, i. e. sine deliberatione: non appetit sinem ultimum voluntas ανεβτως, sine præcedanea deliberatione: sic quoque appetimus media, quæ necessario cum sine sunt conjuncta; & ca, quæ aut E 4

fieri plane non possunt, aut per nos saltem sieri nequeunt i ut, cum appetimus immortalitatem in hac vita, quam ut hic consequamur, quamdiu corporis carcere tenemur constricti, sieri nequit: vel etiam, cum appetimus ut hic vel ille pugil vincat, quod per nos sieri, nequit. repaines, elestio, est velle quoddam serrenza, ut iterum cum Philosopho loquar, quod sequitur præcedentem deliberationem: hoc modo volumus media, & non cujusvis generis media, sed ea, quæ sunt in nostra potestate, &, quæ non necessario cum sine sunt conjuncta; nam sicuti circa sinem non deliberamus, ita nec deliberamus circa media, quæ extra nostram potestatem sunt collocata.

(a) Quando Veritas alicujus Enunciationis est ita clara, ut Intellectus convincatur, e g Totum est majus sua parte; aut Bopitas Rei tam est manifesta, ut Intellectus ea statim dignoscat, & Iudicet esse appetendam, e. g. Deum Cole, tum existir in nobis judicium sine deliberatione; sed vero cum veritas Enunciationis non est tam clara, aut Bonitas Rei non est tam manifesta, judicium, quod de utraque fertur, exigit præviam deliberationem.

CX

ne

101

fig

PO

tie

et

tu

30

ca bo

fil

fu:

ra

di

fic

(p

gu

di

ho

ef

m

f

I V. Actus voluntatis eliciti circa finem tres vulgo recenferi folent : totidem circa media. Circa finem , volitio, intentio, fruitio. Circa media electio, confensus, usus. hac actuum voluntatis elicitorum tum circa finem, tum circa media, divisio, Scholafticis est usitata, & ab Aquinate in 1, 2. queflione 8. adfertur & feg. fusius explicatur: ubi videri poffunt ejus Commentatores, qui hanc divisionem ut probent, duplicem præmittunt hypothesin. 1. eft, Bonum, quod voluntati offertur, vel ut finem expeti, vel ut medium, five id, quod ad finem nos ducit. 2. eft , (a) Bonum effe honestum , jucundum, utile. Hoc igitur fundamentum ponunt. Bonum, quod est finis ac propter sele expetitur, est honestum vel jucundum: Bonum, quod est medium & propter finem expetitur, eft utile. Hinc fic procedunt. Bonum, quod eft finis, poteft trifariam expeti. I. simpliciter, ut eft quid honestum aut jucundum, quod per se & propter se voluntati placet ac lubet : fic circa bonum versatur vo velle, vel ut amant loqui (b) Scholastici, velleitas. 2. Bonum, quod est finis, appeil poteft, tanquam finis & terminus aliorum, quæ ejus gratia expe-

expetuntur: ac tunc expetitur finis, ut peraliud quid obtinendus : & hune voluntaris actum vocant Scholaftici (c) injentionem seu volitionem. 3. Porest expeti bonum quod est finis, tanquam aliquid, in quo voluntas acquiescat, & ex quo voluptatem ac fructum capiat, qui voluntatis actus vocari folet, (d) Fruitio. Hæc versatur circa finem in executione : at 2. priores actus versantur circa finem in intennone. Bonum, quod est medium, & utile, tribus modis etiam voluntatem occupat, & circa id triplici modo versatur voluntas, vel eligendo, vel confentiendo, vel utendo Electio, Scholafticis, Latinis interpretibus Ariftotelicis, qui fic vocantur, quia Scholas & Academias omnes impleverunt, eft, boni alicujus ab & in voluntate acceptatio ex rationis confilio , prout conducit ad finem consequendum. (e) confensum, complacentiam, vocant, quo voluntas bonum utile à ratione præscriptum & acceptum comprobat, in co acquiescit. (f) Vsw est actus voluntatis, quo tale bonum & medium adhibet ad finem consequendum.

(a) Divisio boni in honestum, jucundum & utile, non est divifio generis in species, quasi semper ifta inter fele diffincta, uti species semper inter se diftinguuntur; nam eadem res potest effe bonum , honestum , jucundum & utile, uti virtus , quæ & honesta est, quia rectæ rationi est conformis ; & jucunda , quia magnam animo voluptatem adfert; & utilis , quia est medium ad obtinendum fummum bonu. Bonum honestum est, quod

propter le expetitur, & Rationi Rectz est congruum, vocaturque Morale, estque Homini proprium. Iucundum eft, quod expetitur propter voluptatem, nec semper recta Rationi est congruum eftque Homini cum Bru tis commune.

nt !

hic

ri-

ille Tio.

lo-

300

fed

rio

be-

am

obis

fed

onis

itas

ıditur,

em.

cn-

en-

um

dia,

ue-

unt

pli-

nta-

por

ju-

ım,

ju-

pe•

nis

um

tac

qui

eti

tia

C-

Utile eft, quod propter aliud

expetitur, ad quod dirigitur, & conducit, & non semper recta: Rationi est congruum, & Homini cum Brutis commune. Honeftum & Iucundum funt finis; Utile eft Medium.

(b) Velleitas dicitur actus voluntatis imperfectus, suspensus, ac femiplenus, quo vult finem non volicis mediis, ita piger vellet eruditionem, ut finem aut bonum honestum ac jucundum, non tamen vult laborem: fic omnes homines , etiam nequifimi, vellent effe beati, non tamen volunt virtutes fine quibus beatus nemo effe poteft.

(c) Intentio seu volitio erudirionis non cadir in pigros, quia non experunt eruditionem, ut finem per labores obtinendum fic nec improbi volunt beatitudinem, aut cam intendunt,

quia

virtutes obtinendam.

(d) Fruitio verlatur circa finem in executione feu circa bonum obtentum : velleitas & intentio, seu volitio, circa finem in intentione, five circa bonum intentum ; fic fruitur quis eruditione jam acquifita, & fummo bono jam possesso, circa quod utrumque nondum possessum yerlabatur velleitate, atque intentione leu volitione.

(e) Contenius proprie est inrellectus, uti & diffenfus, ita .jusdem est comprobare, uti & improbare : melius vocassent Scholastici hunc voluntatis actum , complacentiam, quia medium est rationis confilio przferiptum , ipfi complacet , & in

co acquiescit.

Consensus proprie pertinet ad Intellectum , ideoque hic magis commodum est vocabulum

quia illam non experint, ut per (Complacentia) quando von luntas in medio aut bono utili, fibi per intellectum monftra. to, acquiescit & sie quasi comprobat Iudicium intellectus, &

西道

mu

mu

Lil

du

åı

cut

& I

diu

nol

crc

(

len

duo

vei

& n

lun

ri, a 0 Per

que

vol

nec

mu qui

que bon

am. ut fi

nun

inte

quo Vol

peri

mn

Rei complacet.

(f) Maxime debent diftinger hæc duo vocabula, frui & utie nam fruimur fine, utimur mediis ; fic fruimur Deo, tanquam fine ultimo, utimur creaturis, tanquam mediis ad Deum cognolcendum & colendum defilnatis, & in co omnis ratio peccati confistit, quod fine utamur, & mediis fruamur; fic peccat avarus, quando fruitur divitiis, cum in its ut fine ultimo acquiefeit ; item ambitiofus peccat, cum honoribus fuis fruitur, quando in iis ejus voluntas acquiescit, quia hac duo sunt media, quibus deberet uti ad Deum glorificandum, quo folo tand quam fine ultimo frui debemus,

V. Actuum voluntatis divisiones, prout Ethice sufficit, jam allatas & explicatas, sequitur explicandum ejus obje-Aum : hoc est bonum vel malum, Circa bonum versatur, volendo, i. c. appetendo, prosequendo: circa malum, nolendo, i. e. aversando, fugiendo: circa utrumque, tum bonum, tum malum, utrumque affum suspendendo, scil. vel non volendo, vel non nolendo. Ex hac actuum voluntatis circa bonum & malum varietate, manifestum est, actus voluntatis opponi, vel contrarie, fcil. velle & nolle, amare & odiffe, vel contradictorie, fcil. velle & non velle, nolle & non nolle, amare & non amare, odife & non adiffe, hinc arrepta eft occafio Scholaftien diffinguendi libertatem & indifferentiam voluntatis. quam dixerunt effe , yel specificationis sive contrarietatis , vel exercitii sive contradictionis. (a) Libertas seu indifferentia contrarietatis vel specificationis ( quæ duo yocabula idem fignificant) cadit inter volitionem & nolitionem, ut loquuntur

muntur illi, Latinius, inter prosequationem & sugam, sive inter amorem & odium, qui actus, oppositi sunt contrarie & specie differunt, quia objecta, bonum, quod prosequimur, amamus ac volumus, & malum, quod sugimus, odimus ac nolumus, opponuntur contrarie & specie different. Libertas seu indifferentia contradictionis & exercitii (quae duo vocabula idem quoque sonant) cadit inter volitionem & non prosequionem, sinter amorem & non amorem, inter nolitionem & non fugam, inter oblim & non odium, nam velle & non sulle, nolle & non nolle, exercere actum, vel volendi, vel nolendi, & non exercere, opponuntur contradictorie.

(a) Libertas Contrarietatis, feu specificationis, cadit inter duos Actus veros & positivos, vit sunt, Amare & odisse, velle molle; sed Libertas contradi-

VO-

uti-

m-

. &

gui

ne-

ris,

A

ur,

cat

iis,

ic-

at,

ut,

ac.

um

20.

us.

it,

10-

-00

do,

ini

lo.

m

10-

14-

ton ti-

5

rel

tia

m

o-

Ationis, five exercitii, cadit inter Actum & Negationem Actus, ut, inter Amare & non amare, velle & non velle, odiffe & non odiffe, nolle & non nolle,

VI. Circa objectum voluntatis, tum bonum, tum malum, quæftio solet inftitui ab Ethicis : An voluntas posit ferri, amando, volendo, in malum, ut sic, qua tale, sub ratione malis o fugiendo, nolendo, in bonum, ut sic, qua tale, sub ratione boni? Pertractat cam quoque quæftionem Aquinas in fum. pr. fec. queft. 8. Nos cum ipfo utrumque negamus, dicimulque, voluntatem, nec bonum, qua bonum, posse odisse, nolle, nec malum, qua malum, posse amare, velle. Non diffiremur, quin possit voluntas velle malum & nolle bonum : quia potest ferri, amando, volendo in bonum apparens, quod cum in se sit malum, non bonum, quia tamen apparet bonum, ut tale, appetitur. fed aliud eft & longe diverfum, amare, velle, malum, qua malum, (cum ista reduplicatione) utic, sub ratione mali, & odisse, nolle, bonum quabonum, ut fic, sub ratione boni : illud est, velle malum, quod intellectus scit & judicat esse malum, hoc est, nolle bonum, quod intellectus scit & judicat effe bonum : hoc utrumque Voluntati est impossibile. Aristoteles usque adeo hoc libi persuasit, ut Ethicarum rerum tractationem ad hoc, ceu Immoto ac certiffimo principio, inchoaverit, l.1. Eth. ad Ni-

com cap. I. Omnis, inquit, ars, & disciplina, itidem ac electio, bonum aliquod appetere videtur : quapropter bene Veteres dixe. runt , bonum esse quod omnia appetunt. Et , voluntatem non posse ferri volendo, amando, in malum qua tale, ipsa docet experientia : nemo enim intendens ad malum operatur, ut habet vetus & tritum dictum: quin ipli Dæmones ac perd'tiffi ni homines, cum Deum blafphemant, aliaque graviffina committunt flagitia, fub ratione tamen boni, feil, apparentis hoc agunt arque appetunt, ut de Deo scilicet, miferi, vindictam capiant : fic, qui fibi necem inferunt. mortem appetunt, sub ratione boni, ut scilicet careant cru ciatu & miseria, & hoc est bonum illis apparens: sed ratione insuper hoc confirmari poteft. Objectum voluntatisin volendo eft bonum, sicut objectum intellectus in affentien. do eft verum: sed intellectus non poteft affentiri falle, q iod falsum effe judicavit , novit : Ergo nec voluntas potest appetere malum, quod malum esse ratio judicavit : novit : Certe , nulla facultas poteft ferri extra (a) Iphæran fuæ activitatis seu extra suum objectum : atqui objectum voluntatis in volendo est bonum. Ergo extra bonum vo lendo, tendere non potest, sed intra boni sphæram volende continere se debet, verum nec voluntatem posse ferri nolendo in bonum qua bonum, facile probari potest. Oporto enim objectum cujulque potentia & actui effe proportio natum: atqui bonum potentiæ nolendi & nolitioni non eft proportionatum: nam potentiæ nolendi actus feu nolitio est aversatio & fuga quædam : at nemo aversatur aut fugit bonum qua bonum. Ergo & voluntas non poteft ter dere nolendo in bonum qua bonum.

fui

for

qu

ad

Q

fur

rii:

bo(

tur ten

via

hui

foli

Cire

(a) Sphæra activitatis dicitur circulus, intra quem terminam alicujus actio.

VII. Unicus adhuc restat scrupulus, ex præced. the natus, ubi diximus , Voluntatem ferri volendo non fantus in bonum verum, sed & in apparens. Quæritur, An objedin voluntatis, refeet a attus, qui eft velle, rette dicatur, bonin etiam apparens? Refp. omnino. Nam fatis eft in generes appetitionem, ut objectum appetitus, seu inclinationis al cujus, sit consentaneum & conveniens rei aut facultati ap petent

eletio, etenti, secundum illam formam, quam appetitus ipse aut es dixes aclinatio sequitur. (a) Sed, uti appetitus naturalis sequin non ner formam naturalem rei, sic appetitus rationalis seu vofa dountas sequitur formam apprehensam, h. e. notitiam chiepera-Hi quæ intentionalis quædam forma objecti dicitur; quemnesac amodum effe intellectum, effe volitum, vulgo vocatur. e graforma rei intellecta, & forma rei volitæ. Ergo, ficut ad api , scil. petitum naturalem requiritur & fatis eft , ut objectum fit cilicet, conveniens secundum formam rei naturalem, ita ad ratiorunt, nalem appetitum fatis erit, ut objectum fit conveniens & at crubonum secundum apprehensionem & intellectionem . seu ratiojudicium rationis : five igitur bonum vere fit tale quale apatisin prehenditur & appetitur, five non fit tale quale apprehenntienditur & appetitur, nihil refert : ac licet in fe fit malum, ut fallo, furari, modo ut bonum apprehendatur & intelligatur, ac s pojudicetur, jam appeti poteft, volendo illud, quia habet ; noformam feu rationem formalem ? appetibilis, quæ eft, æram quod cognoscatur ac judicetur à ratione, ut bonum, quemetum admodum fit in fure, cujus rationi furari apparet bonum. m vo Quæ de objecto & actibus voluntatis ulterius disputari poflendo funt ac folent ab Ethicis, ea in annexis exhibemus corollai nonis: motivum voluntatis explicaturi difp. fequent.

bo(a) Appetitus Naturalis dicitur, quo appetitur Res ab appetente ante non cognita, Ita gravia appetunt moveri deorsum; huic opponitur Appetitus elici-

Orte

Ortio

non

noli-

ut ful

tem

inatu

the

ntui

ectun

onus

read

s all-

1 20

enti

tus, quo aliquid appetitur jam ante ab appetente cognitum effque vel fenfitivus, qui cadit in Bruta, vel rationalis, qui eft folius hominis.

#### ANNEXA.

voluntatis conveniat? N.

folius, an rationis tantum, an utriusque ? Resp. utriusque.

3. An omnes actus volentis ad tres illos circa finem o totidem circa media, Th. 4. recensitos, possun reduci ? A.

... 4. An Voluntas eodem actu non possis moveri ac tendere in finem ac media? N.

5. An

5. An detur voluntatis actus neuter, qui nec fit finis nec me-

6. An volitio fit tantum, imposibilium ex accidenti, or non fit

simpliciter imposibilium? N.
7. An intentio finis cadat in bruta? N.

2. An fruitio tantum fit finis ultimi 3 A.

9. An fruitio sit finis ultimi, habendi, an habiti ? Ref.

14

fer

tte

ex:

chi vu de

al

CO

tat

ab cit

qı

Ik

for

ch

m

cu

du

ag

fer

(¢,

no

mo

effe

Ph

cu

tit

qu

10. An electio tantum fit mediorum, & nunquam finis ? A.

11. An consensus non sit potius actus intellectus quam voluntatis 3 N. 12. An usus sit tantum mediorum & non finis ultimi 2 B.

The state of the s

# DISPUTATIONUM PRACTICARUM DECIMA,

DE

### MOTIVO VOLUNTATIS

#### THESIS I.

TRia proposuit Disputatio præcedens capita de Volunte te disputanda : altus, objectum, motivum. Duo prion execuți fumus, tertium nunc exequemur. Per motivum vo-Juntatis intelligimusid, quod voluntatem movet; qued cam velle facit, quod illam de potentia traducit ad actum, ad volendum ; causam ejus actus, welle : fatemur quiden objectum esse ex parte causam volendi, sed tamen non el plena causa volendi : nudum enim objectum voluntatem er non agente non reddet agentem, (a) eft enim voluntas potentia cæca, quæ nescit, quomodo in objectum tenden debeat : quare opus est alio præter & ultra objectum motivo. Asque hoc vulgo faciunt intellectum. Quæritur, a rede ? & quousque ? Hoc igitur in quæstione est. In intel lectus voluntatem moveat ad volendum? seu, An volunta moveatur ab intellectu ad volendum? &, quousque ? Ardu fane est quæstio & multis perplexitatibus involuta. Not cam diftincte pertractabimus : quod ut fiat, certa ab incerti funt diftinguenda, & ftatus controversiæ recte eft figendus (a) Vo

de vel male, eget ductu intelle- lum videntis.

lanta-

B.

IS.

unta

rion

W VO-

qued

um,

idem

n et

m ex

s po-

dere

oti-

2 48

#tel

unta

rdw

Nos

crtis

dus.

Vo

ec me. (a) Voluntas dicitur Poten- tus, quia eft voluntatis tanlia caca, quia ipfa non intelli- quam oculus, quemadmodum non sit, &, ut hoc vel illud velit, re- Czcus in via dutitur per ocu-

II. f. I. Extra controverfiam eft, dici poffe, quod volunis eatenus movetur ab intellectu, quaienus voluntas natura fua talieft potentia, ut, nifi intellectus ipfi oftendat objectum, in hoc ipfa ferri non possis, nam ignoti nulla cupido. 6. 2. Extra controversiam eft, (a) objectum, secundum effe reale, quod habet extra animam, non concurrere effective ad actum voluntaris, quafi objectum efficiat actum voluntaris; principium enim effechoum volitionis est ipsa voluntas, quæ proprie & per se vult, volitionemque elicit. Hæc certa funt, nune incerta videamus. f. 3. Quæritur ergo, quomodo objettum concurrat al volitionem, ad actum volendi? Resp. Objectum potefi dici concurrere, vel formaliter, vel finaliter, ad actum voluntatis formaliter, quatenus dat actui voluntatis feciem, i.e. quatenus Acrum voluntaris in certa specie collocat: nam ab objecto eft, non tantum, quod actio voluntatis fit fimpliciter ( fine objecto enim nec effet nec effe poffet) fed & quod fit talis vel talis : Et hoc eft quod Scholaffici vulgo Ac efferunt. Actus voluntatis ab objecto, tanquam à principio formali externo fpeciem fumunt : Objectum enim extra actum eft , & inter circumstantias actionein fpecificantes potifimum ac primum tenet locum : (b) finaliter potest dici concurrere objectum ad actum voluntaris, quatenus, per modum finis voluntati proponitur, & voluntas ab objecto ad agendum, movetur, excitatur, & impellitur : non tamen semper objectum per modum finis in voluntatem agit, (c) fed tum demum, quando voluntatem moyet, excitat, impellit, ad media aut ad actiones circa media, quia finis non eft finis, nisi respectu mediorum. 6.4. Quæritur, quomodo ipfa cognitio objecti concurrat ad actum voluntatis, an etiam effective, an alio modo? Atque hic in tres abeunt sententias Philosophi. (d) Nonnulli cognitionem objecti effettive concurrere afferunt, ad actum voluntatis, tum quoad exerci tium, ut scilicet eliciatur, cum antea non eliceretur, tum quoad specificationem, ut scilicet fit bujus aut illius speciei: (cd

fed vero hæc fententia mihi quidem non placet: sic enim intellectus intelligendo vellet : At intellectus non vult, sed voluntas : Ergo cognitio, actio intellectus, non concurrit effective ad volitionem. Alii volunt, cognitionem objecti concurrere quidem effettive ad actum voluntatis, quoad specificationem ejus, non autem quoad exercitium; sic enim est à fola voluntate. Sed contra : ne specificatio quidem actionis in voluntate, quod sit talis aut talis, est à cognitione objecti. fed ab ipfo potius objecto, vel formaliter, vel finaliter, caufante actum voluntatis, ut, pro ratione objecti diversa, diverlæ fit speciei actio voluntatis, & vel hæc vel alia. Nos ergo lentimus notitiam judicativam objecti effe tantum conditionem requifuam, tum ut objectum, secundum suum esse reale, posfibile apprehensum, concurrat, seu formaliter, seu finaliter, ad actum voluntatis, tum ut ipfa etiam voluntas effectivecliciat fuum actum, & actum talem tanquam fufficiens principium ejus sufficiens, dicimus: non quod Dei influxum excludamus, fed Sufficiens in Suo genere. Verum, ut diftincte hoc totum negotium ob oculos ponamus. Voluntatem effeth. ve ad volendum movet Dem tanquam causa prima, influens in voluntatem & ejus actionem, concursu, tum pravio, tum simultaneo: (e) Voluntas à Deo mota (non enim eft primum se movens, ficuti nulla quoque creatura) effetti ve concurrit ad fuam volitionem, & vult. Objectum voluntatem movet ad volendum, non effettive, fed, vel formalites, vel finaliter, & excitando eam ad volendum, & volitionem specificando: cognitio objecti movet voluntatem ad volendum tanquam conditio fine qua non, agitque in voluntatem. (f) Hat iam funt certa.

(a) Rebus tribuitur duplez esse, unum Reale, quod in sese habent, quo sunt id, quod sunt, & possident proprietates Naturz suz convenientes. Alterum, Objestivum, quod obtinent in mente Hominis, quatenus ab illo intelliguntur, quod vulgo vocant esse intelligibile, V. C. Cibus aliquod habet esse Reale in sese, in

quantum est nutrimentum Hominis vitæ conservandæ destinatum, quod vocant esse Reak Cibi; idem dicitur habere objetivum esse, quatenus à mente seu Ratione, intelligitur, ut benum, quod est conveniens vita sustentandæ.

te

ve

æi

ad

fin

Re

ut

var

fim

div

fim

bon

quo mali eftq

bus

tur a

cursi

ctam

quale

object

volun

(b) Quia enim objectum vo luntatis est bonu, & bonu ac fi nis reciprocantur, fi proponatur ei ut bonum, etiam ei proponiturut finis : nam omne bonum feu verum feu apparens finis eft, ieu subordinatus seu ultimus, vel in suo genere vel'absolute.

in-

fed

cf

on-

cifi-

eft à

onis

ecti,

cau-

, di-

ergo

MCIN

pol-

iter,

VC.C.

rin-

cx-

hoc

eth-

in-

thm

nim Tetti-

luniter

nem

dum Hæc

Ho defti-

Realt

obje

ente

t bo vita

n vo

ac fi

nis

(c) Ex thefi quarta disputationis præcedentis apparet, voluntatis actiones qualdam effe circa finem, qualdam circa media : velleitas, intenfio feu volitio & fruitio habent quidem pro objedo finem non tamen per modum finis, quia finis voluntatem in iftis actionibus non movet eft enim objectum terminativum tantum ibi . non motivum; sed electio, contensus, actiones voluntatis circa media, ad volendum media, moventur à fine, habentque pro objecto finem etiam, sed non tantum ut terminativum, verum ut &

motivum objectum.

(d) Illud, dicitur effettive concurrere ad aliquem Actum, quod illum Actum facit, quemadmodum ignis effective concurrit ad Calorem, quia Calorem facit; at Intellectus non facit volitionem, sed ipsa Voluntas.

(e) Illud dicitur primum sese movens, quod à nullo priore movetur, estque folm Dem, qui ut eft Ens primum, ita quoque eft causa prima; omnis autem creatura, ut est Ens à Deo, Ita quoque à Deo movetur, antequam fele moveat, In Deo enim sumus, movemur, vivimus.

(f) Moraliter illud agit, quod agit per Rationes, hortando, dehortando, fuadendo, diffuadendo, &c. Diabolus fuit causa laplus primi parentis, nam fua fit ei, ut ederet de fructu vetito.

III. Sed hic quæritur, Qualis cognitio objetti requiratur ad voluntatis actionem, ut voluntas ad volendum moveatur 3 Nam variæ sunt actiones intellectus, quod eft notum. Eft 1. simplex quædam objecti apprehensio. Est 2. compositio & divisio ; ubi judicium invenitur, & quidem geminum : unum simplex, quo intellectus simpliciter judicat objectum esfe bonum vel malum; alterum comparatum, quo intellectus, quod objectum præcedenti judicio judicavit esse bonum vel malum, judicat esse vel amplectendum vel fugiendum : (a) estque hoc judicium comparatum, vel ultimum, quod omnibus omnino circumstantiis consideratis atque expensis fertur ac pronunciatur, vel non ultimum, quod contra. Est 3.discursus, seu syllogysmus practicus, quo intellectus tale dictamen concludit. Atque hic jam incidit quaftio, An prater qualemcunque notitiam, & prater apprehensionem simplicem objecti, requiratur alia insuper cognitio bonitatis in objecto, ut voluntas moveajur ? an requirajur judicium, quo intellectus judicet

dicet objectum effe bonum vel malum, salutare vel noxium, jucundum vel molestum.

(a) Iudicium dicitur ultimum, tem, sed quod in omni Actione non quod postremum est, in hac deliberata post omnia alia sertur vita, & fertur paulo ante morpostremum.

IV. Sunt qui solam notitiam objecti simplicem fine ulla compositione aut divisione sufficere existimant, ut voluntas moveatur ad volendum : & probant. Quia appetitus fensitivus potest moveri circa objectum suum etiamsi per (a) 2flimativam illud non apprehendatur sub ratione boni aut mali: Ergo & voluntas poterit moveri ab objecto suo licet intellectus illud non proponat sub ratione boni aut mali, sed sufficit, si tantum simpliciter cognoscat; quemadmodum hoc in brutis sufficit, & in pueris, & in amentibus, qui multa appetunt, nec tamen ducuntur ratione. Resp. Negamus simpliciter, nullum brutum appetere aliquid appetitu fensitivo,nisi illud fuerit ab astimativa primum judicatum, ut bonum ac conveniens; in pueris vero & amentibus non est quidem deliberatum intellectus judicium aliquod tamen eft de bonitate & convenientia objecti; alioqui concipi non potest quomodo velint. Sed vero aliquod semper præcedere intellectus judicium de convenientia objecti, antequam in illud feratur volendo & ad illud volendum moveatur voluntas, & Arift testimonio & ratione probatur. Arift testimonium extat l. z. de Anim. t. 46. o ves Semportinos volty volt mog. nor, soe rigt wet odulls na dauls Ber. Intellectus speculativus nihil corum qua sub actionem cadunt contemplatur, neque dicit omnino quicquam, an sit sugiendum, an persequendum. si intellectus speculativus non moveat, ergo opus est intellectus practici judicio. Ratio etiam pro hac militat sententia : nisi objectum enim voluntatis cognoscatur sub ratione boni, nondum oftenditur voluntati objectum suum proprium, quod est bonum : voluntas namque est potentia cæca, egetque demonstratione & ostensione objecti sui ut in illud tendat: debet autem demonstrari & oftendi tale, quale effe debet : at debet effe bonum: Ergo ut bonum oftendi debet & demonstrari : oftendere autem & demonstrare eft in. telletellectus: Ergo debet intellectus ostendere & demonstrare voluntati objectum ejus esse bonum. At non potest intellectus illud facere simplici mentis apprehensione. Ergo requiritur judicium, compositio ac divisio: nambonum, ut bonum, sub ratione boni, cognoscere, ac voluntati proponere, sine judicio sieri nequit.

(a) Affimativa facultas in Bruto dicitur fensus ille internus, quo judicat bonum esse prosequendum, & malum esse sugiendum; postquam enim vel bonum, vel malum, sensibus ex-

ır

12

S

-

2-

ut

ct li,

m

ta

ne

i-

0-

est

eft

on

le-

m

tur

10-

00%-

ali-

licit

bo

eft

itat

fub

um

ntia

tin

ale

de-

in.

lle-

ternis est perceptum; ab Intelno judicatur atque æstimatur, esse vel appetendum, vel sugiendum quæ facultas id judicat, dicitur Æstimativa.

V. Sed quæritur ulterius, An præter simplex judicium de bonitate objecti requiratur præterea intellectus judicium comparatum, ulterior quidam rationis practice actus, qui imperium folet Scholafficis dici, ut voluntas moveatur, actumque volendi exerceat? Nos quidem sic opinamur, salvo aliter sentientium judicio: ac primum nostra sententia fundatur in Aristotele, cujus verba ex 3. de Anima text. 46. jam th. 4. citavimus. Dicit, intellectum speculativum nihil dicere; quid sit fugiendum vel sequendum : at neque intellectus practicus hoc dicit simplici judicio, quo tantum judicat rem effe bonam vel malam, ergo comparato hoc dicit judicio: at ut voluntas moveatur & velit, non tantum debet res judicari bona vel mala, sed præterea debet judicari, quæ res ex bonis, cui, quando, &c. sit sequenda, quæ res ex malis, cui, quando, &c. sit fugienda. Deinde fundatur nostra opinio in ratione; Nam, ut voluntas moveatur & velit, requiritur sufficiens objecti cognitio facta abintellectu, qua posita, voluntas, (a)neceffario ex illa hypothesi, sive conditione, necessitate hypothetica, eliciat suum actum, quia alioqui ferretur in incognitum. Atqui illa sufficiens cognitio objecti non est judicium simplex de bonitate aut convenientia objecti. Ergo ulterior actus rationis præter illud intellectus simplex judicium requiritur: Major probatur ex connexione intellectus & voluntatis, & utriusq; actus, quæ tanta eft, ut ad profequendum libere objectum, hæ potentiæ fint quali colligatæ, ut neutra illarum fine altera alteriusye societate deliberate objectumattingat:

tingat : &, fi absque mutua dependentia voluntatis & intellectus, situm est in voluntate, sequi vel non sequi intelle-Aus judicium, fieri posser, ut voluntas temere & quasi casu hoc objectum prosequeretur, quod nunc forte fortuna prosequitur : nam ex parte intellectus nulla tum foret peculiaris ratio, nulla propria causa, propter quam voluntas jam id prosequatur, alias non prosequatur, cur actum suum nunc eliciat circa objectum, alias non. Minor vero, quod judicium intellectus simplex non sit sufficiens conditio objecti ut voluntas moveatur & actum fuum eliciat, facile probari potest: Voluntas dicitur potentia caca: & quare: nempe, quia oportet illam ab intellectu sic duci, ut ex parte intellectus possit assignari ratio & causa peculiaris cur ducatur,i.e. cur velit. At vero ex parte simplicis apprehensionis & ex parte judicii simplicis non potest assignari propria ratio & causa, cur voluntas moveatur potius quam non moveatur. Ergo præter ifta adhuc amplius judicium requiritur, fc. comparatum atque ultimum, quod vocant imperium : quod quidem imperium in actus voluntaris elicitos, in ipsam volitionem, intentionem, electionem, &c. non tam facile in nobis animadvertimus, quam quidem ejusdem intellectus imperium in facultatis inferioris earumque actiones, quia plus deliberamus circa media, quæ inferiores facultates usurpant, & executioni mandant, quam circa, quoidam faltem, voluntatis actus elicitos : nam volitionem, intentionem, aliosque voluntatis circa finem actus elicitos, non antecedit ifta, aut tanta, deliberatio, cum sæpissime subito determinemur per imperium mentis in voluntatem ad volendum finem vel intendendum. Atque ut hoc negotium clarissime percipiatur, notandum hoc est sedulo : Cur utraque potentia moveatur circa objectum, intellectus imperando, voluntas volendo, non possumus aliam causam priorem assignare in ipso homine, quam ipfam harum potentiarum naturam; quæ fic est instituta utrimque, ut practice,i.e. effective,possint hæ potentiz prosequi suum objectum vel etiam non prosequi; altera imperando, altera appetendo, in quo tota hominis libertas est sita. At vero, si voluntas per se spectetur, i. e. sola absque intellectu, cur tum illa moyeatur, quando moyetur, non poteff

ne

20

lu

ri

qu

ne

pra

the

ad

dic

mu

lun

exe

potest alia ratio reddi quam ex parte intellectus, quandoquidem voluntas est potentia cæca, ideoque tendere non potest in objectum nisi ab intellectu ei præmonstretur: atqui ut præmonstretur, debet sufficienter & ut objectum voluntatis præcognosci; non præcognoscitur sic, per simplicem mentis apprehensionem, nec per mentis judicium simplex, quod jam est demonstratum. Ergo per intellectus judicium comparatum, (b) per dictamen syllogismi practici, quod imperium vocamus, & judicium ultimum, vulgo imperium practicum, aut etiam practice practicum.

(a) Necessitas Hypothetica dicitur, qua aliquid necessarium ob conditionem positam, quod extra eam necessarium non esset: Ita necessarium est Insulanis, ut utantur Navibus si velint exercere commercia cum Aliis Gentibus, hac sc. conditione sive

)-

-

d

ıc

m

)-

b

1-

X

is

0-

1-

10

m 0-

ti-

ıl-

us o-

us ti**s** 

li-

m

רח

n-

ca

on

ne,

iz

m-

eft

ue

00

est

Hypothesi posita, quæ si non Ponatur, non est necessarium, ut navibus utantur.

(b) Syllogismus Practicus vocatur, quo Intellectus concludit aliquid esse vei appetendum, ac faciendum, vel non appetendum, & sugiendum.

VI. Atque hic jam oritur quæstio gravissima, an voluntas non folum dependeat, sed etiam ad volendum determinetur ab intellectus practici judicio ultimo, à dictamine comparato, ab ejus imperio, quod solet exprimi hisce verbis: hoc, nunc, omnibus circumstantius expensis, eligendum est aut faciendum: ita ut hoc judicia ultimo ac comparato posito, non posit non velle, o necessario velit; an vero eo posito, adhuc in sensus composito, posit non velle, o de facto aliquando non velit? Quidam statuunt voluntatem ab intellectus practici judicio ultimo determinari quoad specificationem & non quoad exercitium, ita Aquinas & ejus seguaces: Alii nec quoad specificationem, nec quoad exercitium, voluntatem ab ultimo intellectus practici judicio determinari, statuunt : ita Scottes cum Scotifis, quos sequuntur moderni Iesuita, & Remonstrantes ac Lu. therani Philosophi. Nos, & quoad specificationem & quo-'ad exercitium, voluntatem ab ultimo intellectus practici judicio determinari asserimus: nec causam aut rationem videmus ullam, cur, si quoad specificationem determinetur voluntas, quod vult Thom. non pariter determinetur quoad exercitium, cum eadem utrobique incommoda redeant. Sed

fententiam nostram idoncis rationibus confirmemus, quod faciemus citra alterius cujuscunque tandem dissentientis præjudicium; omnibus enim sentiendi in hac & similibus controversiis suam relinquimus libertatem, sed & dissentiendi nostram servatam nobis volumus: quod utrumque sieri potest, citra ullum pacis aut concordiæ divortium, nam, ut tritum habet dissichon,

Diversum sentire duos de rebus iisdem Incolumi licuit semper amicitia.

VII. S. I. Si voluntas possit velle contra ultimum intellectus dictamen, si possit appetere contrarium bono, ab ultimo intellectus dictamine, præscripto, poterit appetere malum sub ratione mali, ut tale est. Absurdum est posterius. Ergo & prius. Major probari potest manifestissimo exemplo. v.c. fi, non occidere innocentem, hic & nunc, &c. habeat rationem boni; contra, occidere innocentem, hic & nunc . &c. habebit rationem mali; ponamus ergo, intellectum dictare acjudicare, primum simplici judicio, insontem non effe occidendum, mox comparato, insontem hune, hie & nune, &c. non effe occidendum; si voluntas contra possit velle & velit; insontem occidere, & hunc, & hic, & nunc, &c. certe appetet malum sub ratione mali : nam quid quæso aliud est, appetere malum sub ratione mali, quam illud appetere, quod intellectus judicavit judicio fimplici & comparato esse malum? Hæc ratio tam firma eft, ut nullam patiatur contradictionem aut exceptionem. Sed & sequens firmissima est.

VIII. §. 2. Si voluntas ad volendum non determinetur ab ultimo intellectus practici judicio, Ergo seipsam determinabit. At voluntas seipsam non determinat, quia ex se ex natura sua est indeterminata: unde sic argumentor. Si voluntas ex se ex natura sua est indifferens ad volendum & non volendum, non potest à seipsa determinari ad volendum: quod enim determinat, nam debet esse determinatum quam est indeterminatum quod determinatur. At voluntas, considerata ut determinans seipsam, tam est indeterminata, quam est considerata eadem ut determinanda: nihil enim ponunt Adversarii in voluntate determinante,

quod

jı

q

tá

re

0

ta

m

ta

ar

ft:

de

ac

te

eft

quod non idem sit in voluntate, aut determinanda, aut determinata; neque vero poni aliquid hic potest. Ergo Voluntas non potest à seipsa ad volendum determinari. Si non à seipsa, ergo aliunde. Sed unde sà Deo quidem determinatur ad volendum per ejus præmotionem: Sed vero præter istam Dei præmotionem ac prædeterminationem, quæritur aliud principium eam determinans in homine: illud non est facultas inferior, quia illa determinatur, non ipsa determinat. Ergo facultas aliqua superior: at illa nulla est præter voluntatem quam intellectus. Ergo solus intellectus in homine, voluntatem determinat ad volendum; Non per simplicem apprehensionem, nec per judicium absolutum, ut jam vidimus: ergo per ultimum & comparatum. Ergo voluntas determinatur ab ultimo intellectus practici judicio, quod ostensum volumus.

I X. S. 3. Argumentamur ab absurdo, quod Adversarii effugere nequeunt, Si voluntas non ab intellectus practici judicio ultimo determinetur, sed seipsam determinet ad volendum, aliqua priore volitione sese determinabit : alius quippe actus voluntatis fingi nequit, quam volitio; ficut non est alia actio intellectus quam intellectio ; sieut non est alia actio ignis quam calefactio: atque fic dicetur Voluntas velle hoc vel illud, quia vult velle: sed quid de hac priore volitione dicetur, qua vult velle? an non alia volitione opus etit qua moveatur & determinetur ad hanc volitionem, qua vult velle? omnino, & sic dicendum erit, voluntas vult hoc vel illud velle, quia vult velle, & velle. Et tum de ifta prima ex tribus volitionibus redibit quæftio, quemodo ad eam , unde , & qua actione , determinetur voluntas? & dabitur ridiculus progressus in infinitum. Sed hoc argument um adhue aliter urgeri poteft : & oftendi manifesta contradictio, quæ inde sit secutura. Nam aut aliunde determinatur voluntas, quod nos existimamus, aut fi feipfam determinat ad volendum, erit eadem actio, & qua fe determinat, & ad quam determinatur à fe : quod idem eff, ac fi dicat, idem eft determinans & determinatum, i. e. determinatum & indeterminatum : quatenus actio voluntatis est determinans, ipsa est determinata: quatenus actio vo-

n

c

0

a

1.

Si

1-

a-

)-

2-

1:

C,

od

luntatis determinatur, ipsa est antea indeterminata: & sic idem erit determinatum & indeterminatum, quæ est mera contradictio. Rationes Theologicas, ne committamus unicami eis and vire, non adducimus, ut nec plures Philosophicas, quia pondere certare malumus ac vincere quam numero. Et videri possuat utriusque generis rationes apud Cameronem & Maccovium, ex nostris, apud Estium, Cumelium, Alvares, aliosque Dominicanæ familiæ ex Pontificiis

Theologos ac Philosophes.

X. Atque finem imponere possemus huic sententiæ comprobandæ: sed placet, præter argumenta artificialia adducta, insuper producere argumentum inartificiale ab Ariffotelis Authoritate deductum, ut fententia noftra non minus Aristoteli quam rationi convenire demonstretur, & ne cum Aristotelis plilosophia pugnare videatur. Unum jam adduximus Ariftot. testimonium clariffimum, ex 1.3.de Anima, text. 46. Alterum adjungimus non minus clarum ex Eth. ad-Nicom.l.6.c. 2. verba funt. Quod vero incognitione est affirmatio o negatio,id in appetitione eft perfecutio o fuga. Quare cum virtus mordis, babitus in eligendo positus sit, electio vero posita fit N B in appetitione consultatoria consultando (at consultatio est per judicium intellectus comparatum) ideirco oportet, o rationem veram effe, " ap petitionem rectam, fimodo electio proba eft : " NB eadem illam dicere & hanc persequi : atque hat quidem cogitatio & veritas in agendo posita est. Et paulo post. Actioni igitur principium est electio, unde est motus, at non cujus causa; electionis vero appetitio & ratio que alicujus causa est. ita neque fine intelligentia O' NB cogitatione, neque fine morali babituelettio eft. (atqui electio mediorum eft, quæ fi non fit fine cogitatione, oportet talem intelligere cogitationem qua circa media versari possit intellectus: ea non est aliud quam judicium comparatum, juxta quod hoc medium eligitur quod est optimum, nam electio est optimi,) & paulo post. iccirco NB vel appetens intalligentia, vel intelligens appetitio electio eft : ac tale principium eft bomo. Plura Ariffotelis, quin & aliorum Philosphorum, testimonia coacervavit I. Camero in resp. ad epift. Viri dotti, c. 5.

de

pr

CX

pt

cfl

in

no

cu

PI

fu

in

TU

in

bu

q

ge

ar

pe

tc

fu

ph

iç

15

i-

d

is

æ

ia

ir

m

d,

ad

tio W

in

14

2775

9

m

4:

ue

eie

12

m

1.

is

&

in

gnificat

### DISPUTATIONUM PRACTICARUM, Undecima,

DE

### LIBERO ARBITRIO.

THESIS \*I.

Disputatione octava, thesi prima acturos nos promisimus, de Intellectu , Voluntate, & Libero Arbitrio : Quæ de Intellettu & Voluntate folent disputari ab Ethicis, ca disp. præced. excussimus; restat ut Liberi Arbitrii nunc naturam excutiamus. Duz funt voces : Liberum & Arbitrium, que primum veniunt explicandæ. Liberum non unam habet significationem : interdum significat id, quod nemini subeft, quod à nemine pendet; quo sensu solus Deus liber eft; interdum significat id, quod à servitute & à subjectione est exemptum : quo fensu libereft, qui ad serviendum alteri non est obligatus: neutro fensu liberum hic sumitur à nobis, cum de libero philosophamur in Ethicis arbitrio : non sensu. priori, quia de libero agimus arbitrio hominis, quod Deo subest, atque à Deo pendet ; non posteriori sensu, quia sic in servis non foret liberum arbitrium : interdum liberum accipitur pro co, quod non cogitur : sed neque etensu hic accipimus : nam hoc modo no liberum etiam in bruta cadit, quippe quæ libere dicuntur decerpere pabulum, & libere se movere, quatenus non coguntur, quatenus à nullo externo principio necessitantur ad id agendum, at nos agimus impræsentiarum de hominis libero arbitrio: interdumaccipitur liberum pro eo, (a) quod est expers naturalis necessitatis, quod tale est, ut in sua sit potestate agere hoc quod agit, & illud non agere, & aliud agere : quo sensu liberum brutis non convenit; ea enim sic in objecta fua tendunt, ut non fit in illorum potestate, aliud agere, aut omnino non agere hoc, quod agunt: hinc dicunt Philosophi, & recte, Bruta quidem sponte agere, i.e. non coacte, sed non tamen libere. Arbitrium derivatur à voce arbiter, que significat judicem privatum, sequestrum, qui privatim lites dirimit: arbitrium ergo est, arbitri seu judicis privatum judicium! potest autem arbiter pro judicio suo judicare, rem aliquam, ad quam vocatur, esse vel saciendam, vel
omittendam: illud to judicare est rationis practicæ: ita ut
voces hæ duæ, liberum arbitrium, dicant zenv, arbitrium, ad
intellestum, liberum, ad voluntatem: arbitrari est judicare,
quod est opus rationis practicæ: at libertas proprie & proxiene est voluntatis.

(a) Naturalis necessitas est, admodum ign qua aliqua Causa agit necessario, ut non possit non agere per naturam suam, aut naturalem inclinationem; quem- sit non urere.

admodum ignis urir naturali necessitate, quia hac est natura ignis, ut inclinetur, & propendear ad urendum, sic ut non possit non urere. na

in

fee

pra lib

vel

tel

ad

luc

lius

fit i

qu

bit

tio

con

cft

& a

ben li e

con

riar

fiac

libe

que

con

cam jud

lanc

fline

diffe

II. Hæc de voce utraque, nunc rem videamus; ac quidnam fit, partim intellectus, partim voluntatis, liberum arbitrium? anne actus utriesque, an habitus, an facultas ? oportet enim aliquid effe iftorum trium, cum ifta tria tantum fint in anima. Reft. Licet voces ha, liberum arbitrium, fonent actum rationis fimul & voluntatis, hic tamen pro allu non fumuntur à nobis, quia sic in dormientibus non foret liberum arbitrium (agimus enim de actionis humanæ, seu moralis, seu libera, principio elicitivo.) Ergo vel habitum fignificaverit liberum arbitrium, vel facultatem. At non fignificat habitum : nam habitus inclinat potentiam ad actiones certi generis. habitus bonus ad bonas, malus ad malas : at liberum arbitrium ex se non inclinat ad actiones certi generis; imo indifferenter se habet ad actiones diversorum, imo contrariorum habituum, ut virtutis & vitii, nam qui bene agit & qui male agir, agit libere, Ergo fuerit facultas five potentia liberum arbitrium. Sed quæ & qualis ? an intellettus ? an voluntas ? an tertia ab utraque diffincta ? an eadem cum utraque? Ego quidem eandem censeo effe facultatem seu potentiam cum intellectu & voluntate : quatenus enim dicitur arbitrium , id eft, facultas arbitrandi, non differt ab intellectu, scil. pra-Alco: quatenus dieitur liberum; non differt à voluntate; præfertim cum iple intellectus & voluntas non differant inter fe, nisi formaliter & distinctione (a) rationis ratioci-

natæ,

11-

14-

a-

vel

ut

ad

c',

-01

ne-

i i-

en-

of-

rid-

mi

ali-

na.

ra-

tur

bi-

**scu** 

crit

m :

ris.

rbi-

in-

tra-

t&

ntia

70-

ue?

um

, id ora-

tc;

ant

oci-

ıtæ,

natæ, ut quidem nos existimamus. Qui reale discrimen inter iftas facultates admittunt , ils existimo statuendum ; liberum arbitrium effe eandem facultatem eum voluntate, sed quatenus subest judicio ac dictamini ultimo intellectus practici : interim hoc fedulo norandum hic fuerit; Licet iberum arbitrium fatuatur, idem cum voluntate tantum, vel idem cum intellectu & voluntate fi nul, ratione tamen differre aut formaliter , vel à voluntate tantum , vel ab intellectu & voluntate fimul : nam voluntas latius patet quoad objecta & actiones quam liberum arbitrium : unde malunt alii dicere, quod liberum arbitrium pars potius sir illius facultatis qua intelligimus & qua volumus, quam quod sit integra ac tota facultas. Voluntas extenditur ad omnia, que volumus, quocunque modo velimus, sive prævia consultatione ac deliberatione, five fine ea : apliberum arbitrium est politum à To aggueiday, in prævia deliberatione, & est eorum tantum, que volumus præcedanca consultatione. Velle beatum effe, nolle miserum effe, sunt actiones voluntaris; sed non item liberi arbitrii. Voluntas effinis, & finis ultimi, & om ium corum, quæ agimus & appetimus aresendiras fine prævia deliberatione, qualia funt inter bona felicitas, & quæcunque neceffariam habent cum ea connexionem , ut, vivere fine moleftia , edere si esurias, bibere si sitias, &c. que omnia volumus fine consultatione; sic inter mala tali modo aversamur miseriam & quæcunque necessariam habent cum ea connexionem, ut funt, cruciatus, egestas, mors, &c. quæ nolumus sine consultatione aut deliberatione præcedenti : At vero liberum arbitrium ad sola pertinet media, de quibus non flatim liquet, an ad felicitatem, vel miseriam, vel alium quemcunque finem, fint vel profutura, vel nocitura : de iis consultamus ac deliberamus, de iis arbitramur, id est, judicamus ca esse, vel amanda vel fugienda, & pro arbitrio ac judicio nostra ca vel volumus vel nolumus.

luntas non constituunt duas difinctas Potentias, sed tantum differunt definitione, (dileri-

(a) Quia intellectus & Vo- men Definitionum non infert Realem diftinctionem.) Itaque Anima Rationalis cum verlatur eirca verum, dicitur Intellectus,

cum citea bonum, Voluntas, idcoque differunt tantum hæ facultates per Respectum ad divetsa objecta, qui est fundamentum, quo distinctio Rationis Ratiocinatæ inter illas nititur;
quemadmodum in Sole non sunt
multæ facultates, aut Potentiæ
diversæ, liquefaciendi, induran-

di, calefaciendi, sed una est eademque Virtus, quæ sic distinguitur per Respectum ad diversa objecta, in quantum enim Sol versatur circa lutum, dicitur indurare, in quantum circa ceram, siquesacere, in quantum circa aquam frigidam, calesacere.

tul

&

uc

lib

fer

mu

ide

diff

cet

lib

eni

ut

xit fup

Bar

dui vol

De

tis

CITO

di.

run

aut

mu

hor

non

mo fpu

cup

non

sura Subj

trin

III. Ex hisce thesi 2. positis atque expositis liquet, alio modo appeti libere finem ultimum à voluntate, & alio modo appeti libere media non necessario cum ultimo fine connexa à libero arbitrio: finis appetitur libere à voluntate, in quantum non cogitur, & in quantum agit & eum vult voluntas ex dictamine & iudicio rationis : quæ libertas potest dici , barbaro & Scholasticis usitato vocabulo , spontaneitas cum ratione : nam bruta etiam quidem appetunt sponte, non coacte, sed ista spontaneitas est sine ratione: media vero appetuntur libere à libero arbitrio, non tantum, in quantum non cogitur, non tantum in quantum agit & vult ex dictamine & judicio rationis, sed & in quantum potest ca non appetere, &, vel alia appetere vel ab appetendo abstinere. Voluntas finem ultimum, quem non coacte, sed sponte cum ratione appetit, vult necessario, ut non possit non eum velle : at liberum arbitrium media appetit, non coacte, sed sponte cum ratione, & insuper non necessario ut possis non appetere, quia arbitrium potest judicare hoc medium, quod appetitur, non effe appetendum: quare al non coastionem & fontaneitatem cum ratione in voluntate, atcedit per liberum arbitrium ad eam , astapoeia feu indifferentia, quæ tamen magis ad intellectum practicum quam ad voluntatem pertinere videtur; magis enim pertinet ad judicium & arbitrium , quod eft intellectus , quam ad electionem, quæ est voluntatis, quippe quæ in eligendo intellectus judicium sequitur & ab co ad agendum determinatur, ut dif. praced. fuit demonstratum. Quia itaque intellectus arberando feu judicando est indifferens circa media, ut unum possir probare, alterum improbare, voluntas quoque, qua sta sele habet ad objecta & actiones, prout ab intellectu ducitur,

ur, indifferens est circa illa & illas: & sic, ac tum, intellectus & voluntas dicuntur liberum arbitrium: At cum intellectus judicat rem esse, vel bonam vel malam, absque prævia deliberatione, & voluntas eam prosequitur absque ulla indifferentia, tum non dicuntur liberum arbitrium. Clarissimum ergo est quo modo & sensu liberum arbitrium dicatur idem esse cum intellectu & voluntate, quo modo & sensu ab iis

differat.

tea-

flin-

versa

Sol

rin-

ce

tum lefa-

ict,

alio

fine

ate,

vult

po-

mta.

tunt

ne:

um,

t &

po-

ndo

fed

offit

non

o.ut

me-

ad

ac-

stia,

VO.

ıdi-

tio-

Aus

, ut

ar-

um

juz

tur,

IV. Liberum arbitrium in homine effe jam facile probatur, quia est in co intellectus & voluntas, cum quibus idem esfeliberum atbitrium jam eft oftenfum : Et experientia docet ipla, hominem in multis effe adla poegr indifferentem, liberum, judicando, arbitrando, appetendo, agendo: habet enim imperium ac potestatem in suas actiones, ut cas facere possit & omittere, & has vel illas instituere possit, prout judicaverit : Deus enim nullis rebus inferioribus adftrinxit hominem, in quo dignitas quædam ac perfectio hominis supra res alias eminet : Quare sicut Deus in creando, gubernando, eligendo, aliisque actionibus, quæ extra Deum tendunt, liberrimi est arbitrii, ita hominem liberi effe arbitrii voluit, circa res homine inferiores, ipsique homini à Deo subjectas, ut est mundus cum omnibus in co contentis, quarum constituit hominem dominum, ut homo circa cas liberam acceperit potestatem agendi & non-agendi : in brutis vero aliisque præter hominem rebus liberum arbitrium non cft, quia tale dominium non eft. Dico autem diferte, (a) Dominium liberumque hominis arbitrium effe circa res inferiores hominique subjectas, quia circa finem ultimum, bonum supremum, & circa actiones supernaturales hominique non subjectas, sed in solius Dei potestate sitas, non accepis nec habet dominium aut liberum arbitrium homo:quod semel hic monitum volo, &, in curriculo harum disputationum practicarum, semper observari ac teneri cupio: Quotiescunque de libero philosophabimur arbitrio, illud non ulterius à nobis afferi & extendi, quam ad actiones naturales in hominis potestate sitas, circa res eo inferiores eique subjectas, circa quas tantum accepit homo liberum arbitrium, non vero ad supernaturales actiones extra potefalem

flatem hominis fitas , circa res eo Superiores solique Deo subjettas. que à fide similibusque virtutibus fritualibus donisque prater cre ationem à Deo infusis bomini , ab eo eliciuntur , ad quas non accepit liberum arbitrium homo.

(a) Res quadam funt infra hominem, quadam fupra eum. Infra eum funt omnia a- num increatum, itaque exterlia creata, quorum conflitutus eft Dominus, quod Domi-

nium fuit Pars Imaginis Divinæ : Supra eum eft ens & bo. na, & Actiones, quibus ad eam pervenitur.

nis

ger

De

fint nin

fier

tia

fcit

ra v

able

fuit run

inro

han

Scie

Med poffi

ice

fub !

finer

nem

vifis

Deu tiam

fe fa

Con

ditio

Deo

Libe

velc de ha

tion

eft ne

diam

quia

luter fide i

jam :

Ia eft

Deus

falve

niam

quz e

ISTO !

V. Excussa quastione, an su liberum in homine arbi. trium, circa actiones & res , quas præced. Thefi determinavimus, restat videndum, quid fit. Quid fit liberum arbitrium. non tam facile eft definire. Vulgus Philosophorum sie de finit, Quod fit facultas, que positis omnibus ad agendum requis tis potest agere O' non agere, aut ita agere unum ut contrarium agere posit. Hæc definitio, quo sensu explicari solet, eo subst ftere nequit : nam intelligunt hanc definitionem fic:ut, positis omnibus conditionibus & causis, ad actum liberi arbitrii requisitis, liberum tamen arbitrium, poffit, in senfe composito, operari illum actum, aut non operari, vel etian elicere contrarium : unde consequenter inferunt, quando quidem motio Dei est inter conditiones ac causas actus libero arbitrio exercendi, quod liberum arbitrium, quando Deus movetillud ad consensum, possit nihilominus dissen tire, ac de facto sæpe diffentiat, &, quando Deus illud mo vet ad agendum, possit nihilominus non agere, ac de fact Tape non agat. At vero hac definitio & definitionis delle bero arbitrio expositio, hoc sensu falsa est, ac periculos ac multorum, corumque gravissimerum, in Philosophi pariter ac Theologia errorum causa ac fundamentum: him profluxere, (a) Dei scientia media & (b) decreta cond tionata & (c) concursus universalis atque indifferens plura id genus impia Jesuitarum & sequacium philosophe mata, quæ imprudenter fæpe ex modernæ Philosophiæ matoribus atque admiratoribus nimiis juventuti propo Deus auntur.

(a) Scientia media in Deo no- interponitur inter Scientia men accepit, quia quasi Media simplicis Intelligentia & Visio

nis. Scientia fimplicis Intelligentiz in Deo vocatur, quia Deus scit omnia possibilia, sive fint futura, five non , neque enim omne quod est possibile aut, fieri poteft, futurum eft. Scientia visionis dicitur, qua Deus feit omnia futura: Sed quia futura vulgo dividuntur in futura absolute, & Sub Conditione, Iefuitz & Remonstrantes dixerunt Scientiam Visionis effe futurorum absolute, & præter hanc, ac fimplicis Intelligentiz, Scientiam invexerunt quandam Mediam, qua Deus sciat non possibilia, non futura Abiolute, led futura Conditionata, five Sub Conditione, idque ob hunc fnem, ut confirmarent Electionem, ex fide prævia, aut ex prævifis meritis : itaque volunt Deum præscire per hanc Scientiam, non simpliciter Perrum elfe falvandum, sed salvandum sub Conditione, fi credat, quæ Conduio tamen , fides fc. non fit à Deo Decreta, fed quæ pendeat à Libero Arbitrio Petri potentis, vel credere, vel non credere,unde hac Scientia dicitur Conditionata. Verum enimvero non eft necesse, novam hanc & mediam Scientiam introducere, quia fi Deus decreverit Petri Sa-: him lutem non decreta Conditione, fide fc. a qua Salus Petri pender, jam Salus Petri nequidem futu-5.1 8 tieft, sed possibilis tantum, i.e. phe Deus tantum scit poste fieri, ut niæ falvetur Petrus, fi credat, & fie rope Deus hoc Cognoscit per Sciennam fimplicis Intelligentia, que eft Scientia Possibilium; fi ntian use ipla Conditio, fides le. lit

tas,

eter

ac.

wi-

bo.

ter-

cam

rbi\_

ina-

um,

de-

uif

age-

ubfi-

po-

rbi-

chfo

tiam

ndo

tus i

ando

flen

mo-

facto

deli

los

ophi

ondi

Vilio BI decreta, tum hacEnunciatio, retrus salvatur fi credat, continetur sub bjecto Scientiz Visionis quia ex Hypothefi, quod tam decreta fit fides quam falus Petri, utraque futura eft Abfolute: Atqui Scientia Visionis est Absolute futurorum. Concludo ergo, hand Scientiam Mediam effe fruftraneam.

Ex parte Dei tria requiruntur ad Actiones Nostras, fc. Decretum, Scientia, Concurlus; Ex parte Nostri, Objectum, Facultas, & Debita Objecti ad facul-

tatem approximatio.

(b) Decretum Conditionatum in Deo ponitur à lefuitis, & Remonstrantibus, quo Deus decreverit aliquod futurum fub Conditione, quam non discernat; ut volunt, Deum decreviffe omnibus hominibus Salutem, fi credant, non tamen ipla fide decreta: fed vero fic Decretum Dei de Re futura dependet à Conditione extra Deum, & fic Deus vi fuiDecreti non poteritvel unum hominem salvum facere, quia non habet in sua potestate Conditionem , fc. fidem , fub qua salvus fieri debet ; nam quandoquidem hae fides à Deo supponitur non decreta, & falus decreta non fit futura nifi fub fide, non potest obtinere rem decretam à fe, Salutem fc. quia non habet in fua potestate, ut homo credat : suspendunt enim fidem à viribus liberi Arbitrii.

(a) Concursus universalis est Indifferens ab iildem Authoribus invectus, dicitur ipfis, quo Deus concurrit cum homine in genere quidem ad agendum, led

non in specie ad agendum hoc vel illud: ita volunt quidem Deum concurrere cum homine in genere ad credendum, aur bene operandum, sed quod hic homo, puta Petrus, nunc temporis credat, aut bene operetur, hoc volunt esse à solo Petro, & non à Deo; itaque quod Petrus posfit credere, aut bene operati, hoc quidem à Deo esse volunt, sed quod credat, & bene operetur, soli Petro adscribirur, à quo volunt Actiones specificari, & non à Deo.

P

I

q

D

Po

M

fin

lig

an

mi

illi

rio

nib

bit

de

6

quo

triu

Veru

eft a

diet

VI. Nos contra sic statuimus : Non est de ratione aut definitione liberi arbitrii, ut, positis omnibus requisitis & conditionibus. & causis ad operandum certum & talem actum, possit eundem actum non operari vel alium operari in sensu composito, si compositio fiat inter causas ac conditiones prærequisitas & intercarentiam talis actus aut actum contrarium : dico diferte, si compositio fiat inter causas ac conditiones prærequilitas & inter carentiam talis actus aut actum contratium : nam quando liberum arbitrium dicitur id, quod politis omnibus ad agendum requilitis poteft agere & non agere, & agere hoc vel aliud, in sensu composito, ille sensus compositus potest dupliciter intelligi. 1. [4] ut compositio fiat inter prærequisita ad operandum & inter ipsam potentiam, operandi vel non operandi, aut operandi aliud, & tum fenfus compositus est hic : potentia ad operandum & non operandum, verbi causa,ad volendum & non volendum, ad ambulandum & non ambulandum, mul eft & componitur in codem subjecto, libero scilicet atbitrio, cum antecedenter prærequisitisgad talem operationem, scilicet volitionem aut ambulationem : qui sensus admitti poteft. 2. ut compositio fiat inter prærequisita antecedenter ad operandum talem actum, h. e. ambulandi vel loquendi, & inter carentiam talis actus fen actum contrarium: & tunc sensus compositus hic est .: (b) omnia prerequisita, omnes cause ac conditiones, que prerequirus tur,tum ex parte Dei,tum ex parte hominis,ad talem actum puta volitionem vel ambulationem, & carentia illius actul seu actus contrarius, simul funt & componuntur in coden subjecto, scilicer libero arbitrio : & hic sensus est falsistimus quod probo:nam inter prærequifita ad eliciendum à liben arbitrio actum volitionis aut ambulationis aut locutionis

pof-

an,

unt,

ere-

quo

, &

aut

is &

m a-

rari

ndi-

tum

15 ac

aut

itut

A a-

ooli-

(1)

in-

ope-

2 30

dum

n,f.

t ar-

tio-

ad-

ntc-

vel

tra-

12-

run-

um,

Etus

dem

nus:

010

pis.

ell

eft ablolutum & efficax Dei decretum, quo statuit, ut liberum arbitrium hominis producat talem actum; eft item motio Dei & influxus ejus prævius in liberum arbitrium, quo in tempore præmovet illud ad talem actum producendum; jam vero, polito tali decreto & tali influxu prævio Dei,tanquam (c) conditionibus & causis (vel veris vel fine quibus non) prærequifitis, ut liberum arbitrium actum volitionis vel ambulationis vel locutionis eliciat; fieri non poteft . ut non eliciat, vel ut actum contrarium nolitionis vel fessioais eliciat : illa duo non possunt simul componi : Deumdecrevisse & præmovere liberum arbitrium ad actum talem & certum; &, liberum arbitrium iftum actum non producere vel producere contrarium. Ergo iste lensus compositus Jesuitarum aliorumque omnino est repudiandus. Et cur ifta compositio prærequisitorum ad operandum talem actum, puta ambulationem, & actus contrarii vel negationis actus admitteretur in libero arbitrio hominis, cum ne quidem in Deo, qui liberrimi eft arbitrii, habeat locum ; inter prætequifita, ut in tempore mundum crearet Deus, fuit æternum ejus decretum, quo fratuit creare : cum hoc decreto posito non potuit componi simul, ut Deus non crearet : ergo ctiam polito Dei decreto ut homo velit aut ambulet, cum eo non potest simul componi ut homo non velit aut non ambulet. Missa itaqueista liberi arbitrii definitione falsa, nos id definimus, Facultatem faciendi quod lubet. (d) Facultatem intelligimus Phylicam feu naturalem, non Ethicam feu moralem: aut, facultatem intellectus & voluntatis ad utrumlibet. Omiffis illis vocibus (positis omnibus ad agendum prarequisitis) illud, (e) utrumlibet, non debet intelligi semperaut necessano de bono & malo : sic enim nec in damnatis ac damonibus,nec in Angelis àc Beatis Animabus liberum foret arbitrium, sed intelligitur, vel de magere aut non agere, vel de to agere hoc aut illud.

(a) Ut sensus compositus, in quo collocatur liberum Arbitrium, bene Intelligarur, quis sit verus, quis sir faltus, notanda est alia Distinctio, que hoc expediet, nempe, Liberum Arbi-

trium non confissit in potentia fimultatis, sed in simultate potentia: Potentia simultatis dicitur, qua simul & codem tempore quis potest operari, & non operari, qua cum non detur, nam nulla datur Potentia, qua smul quis operetut, & non operetur, eft enim illa contradi-Clio,utique,liberum Arbittium, in ista potentia simultatis collocari non porest, & hie est fensus compositus, falsusque, qui fignificatur Numero 2.Simultas Potentia dicitur , qua quis cum operatur aliquod fimul in fese habet. Porentia eft vel non operandi, vel operandi aliud, non quidem pro illo tempore quo operatur, quali fimul in iplo componantur operari & non operari, sed tempore Alio, ut quamvis non in le inveniat aliquam Potentiam ad operandu aliquod, aut ad non operandum, quamid quod operatur, tamen cum ipla operatione hujus effecti fimul ftat & componitut in ipfo Potentia Aliqua operandi contrarium, qui fensus compositus eft verus, & significatuf Numero 1. Ita cum loquor de hac aut illa Materia, amul in me invenitur, & componitur, cum'Actuali locutione hujus Rei , potentia aut non loquendiautloquendires Alias, nam Actus loquendi de hac Re, de qua loquor, non tollit in me, aut ame, Potentiam vel non loquendi vel loquendi de re Alia.

(b) Przrequista ad aliquem actum humanum ex parte Dei funt, tum decretum ejus externum, & quz illud sequitur przscientia actus futuri, tum influsus ac concursus ejus przvius, quoad actum talem przmovet; ex parte hominis sunt, potentia agendi debite instructa, obje-

Aum debite approximatum, a. Jizque conditiones pro ratione diversorum actuum:

1

1

ė

4

10

n

d

d

di

e

P

ti

C

E

Ý

0

(c) Decretum & influxus Dei prævius sunt eausæ veræ actionum bonarum, quia Deus eas decrevit efficere, atq; efficit, & qua actiones sunt, & qua bonæ sunt; sunt causæ sine quibus non, quando actiones sunt malæ, quia malitiam decrevit non efficere, sed permittere, & eam non efficit, sed permittit; utcune que ipsam actionem malitiæ substratam efficiat, & efficere decreverit.

(d) Facultas Physica dicitur, qua aliquis aliquid potest vitibus naturalibus animæ vel corporis, vel etiam bonum fortunz: facultas Ethica dicitur, qua aliquis aliquid potest, quia legibus eft permissum. Sic homo robustiof habet potentiam seu facultatem Phylica occidendi minus forte, & non item Ethicam, quis licet per vires corporis robustiores proximum minus fortem occidere posset, hoc tamen non potest per leges, que ipsi illud vetant; Libertas condiftit in facultate feu potentia agendi Phyfica, & non Ethica.

Facultas seu Potentia Physica est, qua aliquis aliquid potest Natura, Corporis, aut Animi

Viribus.

Facultas seu Potentia Ethier est, qua quis aliquid potest, qui legibus est permissum, V. C. Si Petrus sit Corporis robore sor tior Paulo, habet Potentiam aut facultatem Physicam occidendi Paulum, sed non habet facultatem aut Potentiam Ethicam

illud

Illud faciendi, quia hoc facere legibus ipa non est permiffum.

1, 4-

one

Dei

Pio-

de-

qua

unt;

on,

quia

non une itiz

cere

tur,

visi-

nz:

bu-

cul-

nus

quia

tio-

rem

llud

in

endi

fica

teft

imi

hicz

quia

. Si

for-

aut

cul-

cam

Ilud

(e) Quando libertas ponitur in facultate intellectus & voluntatis ad uttumlibet, fignificatur quidem aliqua indifferentia, fed non quoad objecta, quod volunt Adversarii, quasi homo, qui est liberi arbitrii, debeat eodem

aftu volendi versari circa bonum & malum; verum intelligitur indifferentia quoad aftus, ut homo possit, velle bonum, & nolle malum.

Utrumlibet non respicit diversa Liberi Arbitrii objecta, sed diversos ejus Astus volendi, aut non volendi, & volendi, aut nolendi.

#### DISPVTATIONVM PRACTICARVM

Duodeci MA,

DE

# AFFECTIBUS, IN GENERE.

#### THESIS I.

DEfinivimus Philosophiam practicam , th. 2. dift. I. in harum Disputationum curriculo, Prudentiam dirigentem actiones, humanas, ut in hac vita nature viribus homo bene beateque vivat. Quæ de bona ac beata hic vita, fummo homi- . nis, dum hic verfatur, bono, disputari solent, ea excussimus difp. 4. primis. Actionis humanæ proprietates exposuimus diff. 5. 6. 7. Ejus principia difp. 8. th. I. retulimus. partim ad animam rationalem, qua diximus effe, intellectum, quem disp. 8. voluntatem, quam 9. 0 10. liberum arbitrium, quod 11. explicuimus, partim ad animam hominis sentientem, quam participative rationalem vulgo dicunt Ethici. Anime sentientis triplex vulgo flatuitur facultas, sentiens, appetens, locomovens: fola appetens hujus nostræ est considerationis, utpote que proprie est actionis humanæ, à Philosophia practica dirigendæ, principium : Appetitus enim fentiens fedes eft affethum; affectus virtute funt moderandi : in affectibus per virtutem moderandis, animum humanum ejulque actiones dirigit Philosophia practica. Quare, cum summum bonum obtineri nequeat fine virtute; & virtus omnis in sedandis accomponendis occupetus affectibus; profecto non alienum fuctit

fuerit ab instituto nostro, affettuum naturam in hatum disp. serie ob oculos proposuisse: quod nunc facere est decretum, exordiendo ab Affettuum generali definitione.

II. Affectus eft, motus bominis internus ex appetitu boni er aversatione mali ortus. Vel paulo plenius. Affectus est mosus animalis (vel hominis; nam philosophamur de affectibus humanis) ab appetente facultate in feipfa excitati ex appetitione boni er aversatione mali ad aliquid vel prosequendum vel fugiendum. Affectus dicitur ab afficiendo, quia animam afficit : Cicero 4. Tufcul queft. cos vocat animi perturbationes, quia animum hominis in contemplando & agendo perturbant: fed hoc vitiosorum est affectuum : quare hoc nomen affectibus in genere non competit. Alii affectus vocant paffiones, quia faciunt animum atque etiam corpus pati : Que vox respondet graco vocabulo milo, quod à migo pattor. derivatur. Certe homo affectibus occupatus, recte dicitur pati. Quicquid enim movetur, quatenus movetur, recte dicitur pati. At, quod ullo modo afficitur ab objecto externo,id movetur. Ergo, quod ullo modo afficitur ab objecto externo, id patitur. Ergo, affectus recte dicitur passio : si dicas affectum male dici pasionem, quia definitur per motum, que vox a-Gionem fignificat. Refp. Motus eft vox generalis, & tam actionem quam pall onem fignificat : & affectus funt motus, partim activi, partim paffivi, magis tamen paffivi quam activi: unde passiones potius quam actiones dicuntur. Sed vero, qua ratione affectus dicatur motus, quæ vox generis locum tenet, & quo fensu sit activus, quo passivus moius, paulo plenius est explicandum: facit enim hoc quam maxime ad affectuum naturam intelligendam.

III. Triplex in omni Affectu reperitur motus; unus facultaris cognoscentis ab objecto: secundus facultaris appetentis à judicio facultatis cognoscentis: tertius totius animalis à facultare appetente & instrumentis: Primus motus est causa secundi, secundus terrii. Primus motus, nempe facultatis cognoscentis ab objecto, est magis spiritualis & minus corporeus, ac minus proprie motus: secundus motus, nempe facultatis appetentis à judicio facultatis cognoscentis, est magis corporeus & magis proprie motus: tertius mo-

d

C

t

C

C

li

ta

n

V

fp.

re-

oni

mo-

us

tio-

fu-

ffi-

nia

it:

af-

pas-

x

teor.

pa-

ci-

id

er.

af-

4-

2-

15,

m

ed

m

e-

f-

a.

c-

a. A

5

tus, nempe totius animalis à facultate appetente & infirumentis, est maxime corporeus & penitus ac propriissime motus : hic tertius motus , quo totum animal vei profequifur vel fugit objectum, non est ipse affectus, sed est actio aut motus affectum consequens; motus quoque primus faeultatis cognoscentis ab objecto & ipsa cognitio ac judicium non funt affectus, fed origo & principium aftectuum: affectus vero ipli confistunt in motu isto medio ac fecundo, nempe, quo facultas appetens movetur à judicio seu obje-Ao judicato & cognito, seu, quo vergit ad objectum judicatum & cognitum cum aliqua spirituum agitatione : hic autem motus secundus seu medius, facultatis appetentis à judicio seu objecto judicato ad tria potest referri: 1. Ad objedum in effe cognito, ut loquuntur: 2. Ad facultatem appetendi: 3. Ad corpus vivens vel aliquam ejus partem: atque hæc tria sic se habent; ut objectum moveat tantum; facultas appetens primo moveatur, deinde moveat; corpus tantum moveatur: itaque affectus, ex parte objecti, eft tantum actio, ex parte facultatis appetentis, primum passio, deinde actio, ex parte corporis, tantum passio. Affectus ergo eft motus mixtus, partim activus, partim paffivus, præcipue tamen passivus, quia est passio, tum facultatis appetentis, tum cotporis viventis seu partis ejus. Et, ut omnia colligam in unum, Affectus, non tam eft actus facultatis cognoscentis (licet sie nonnulli loquantur & nos fere similiter statim simus locuti) quam quidem oritur ex actu facultatis cognoscentis, ex cognitione & judicio; est passio facultatis appetentis, appetitus sensitivi, &, ex parte, ejusdem actio; est passio totius viventis, vel animalis, vel potius hominis, aut saltem partis ejus. Arque hæc omnia communi voce mous in definitione ib. 2. expressimus. Alii utuntur voce Mutationis sed res codem redit: Neque enim nos hic motum à mutatione distinguimus, ut solent subtilitatum Magistri & diffinctionum arufices in Physicis.

I V. Affettus non est motus simpliciter, sed mous internus: ratio est, quia affectus manent in ipsa facultate appetente. Res enim sic se habet. Objectum movet sensum: sensus
objectum cognoscit, & illud dijudicat, sitne bonum an ma-

cul

th.

bru

ma

ma

du

irr

ter

tio

au

fed

nu

ag

ber

ide

in

· Ser

9910

lil

fu

eff

in

m

li

ai

aff

fe

ne

B

fu

pl

cultate

Jum: si ut bonum cognoscit æstimat que, judicat esse prosequendum; tum excitatur appetitio: si ut malum cognoscit æstimat que, judicat illud esse sugiendum; tum excitatur aversatio: appetitionem & aversationem sequitur Assessa, Passio, Паво, quo affectu animal, aut homo potius, interne in corde movetur & afficitur: hæc interna motio, affectio, est, quod Assessa vocamus: hanc internam motionem interdum sequitur aut concomitatur externa motio facultatis locomotivæ in prosequendo vel sugiendo objectum.

V. Dari tales motus, facultatie, tum cognoscentis, tum appetentis, ac corporis insuper & membrorum, ipse dictat fenlus communis & evincit experientia : ut mirandum fit, quomodo Stoicis vulgo tribuatur quædam a madena; dicunt enim vulgo Ethici, Stoicos statuisse quandam a'mabeiar, carentiam affectium, eosque negalle affectus omnes. Sed enim ego non credo ullum Stoicorum, contra, tum fenfum communem, tum experientiam, ita insanivisse, ut affectus omnes sustulerit, solusque non viderit ; quod on nes & sentiunt & vident. Aliud eft, quod majori jure Stoicis attribuendum censeo, quod affectus statuerint, non esse motus aut actiones & passiones facultatis appetentis, sed quod voligerint cos potius esse opiniones ac judicia, actusq; & motus facultatis cognoscentis. Hæc enim quæstio agitari solet, Peripateticos inter & Stoicos, An affectus fit animi cognitio opinio fen judicium, quo res vel bona vel mala judicatur, an vero actus, quo appetitus or una car afficitur ac movetur, ad profeguendum obje-Elum judicatum ut bonum & fugiendum objectum judicatum ut malum? Stoici prius fenferunt'ac fuffinuerunt, teffe Cicerone 1.4. Tufc. quest Acad.queft. l. 1. Senecal. 1. de ira c. 8. O. C. Nos pro Peripaicis famus, dicimulque, affectus non quidem effe fine opinione, fine judicio: sed ipsos affectus vocare opipiones rantum & judicia de bono & malo, est aburi vocabulis, quod Stoicis non est infrequens: fic argum entamur contra: Quæ differunt subjectis, ca non sunt idem. Sed opinio & affectus differunt subjectis. Ergo. Prob.min. Opinio enime quod omnes concedunt, est in animæ potentia cognoscente: affectus est in appetente, quod jam à nobis est demonstratu. VI. Est porro Affectus non tantum mous internus in faculture appeiente: led animalis vel bominis, ut in definitione the 2. fuit expressum: ubi per ro animal intelligimus, non brutum sed hominem, aut porius naturam sensirivam & animalem in homine: nam philosophamur de affectibus humanis aut hominis, non brutis aut brutorum: sunt enim duum generum affectus, ut notant Ethici: quidam in anima irrationali, tantum ac pure inventuntur: qui mediocritatem suam accipiunt, non à ratione, sed à porentia alia, & cadunt tales affectus in bruta, in quibus rantum est cognitio sensitiva: (a) & vocantur affectus puri: alii sunt affectus mixti, qui in anima irrationali quidem reperiuntur, sed non pure, non simpliciter, non absolute, verum quatenus irrationalis anima rationis imperio subjacet ac paret: & isti affectus sunt hominis affectus, & humani, de quibus hic agimus, non de brutis aut brutorum affectibus.

(s) Affectus puri nihil habent participatum à Ratione, ideoque Attributantur Brutis; Affectus mixti utcunque sint in Anima Irrationali, scilicet Sensitiva, seu ejus Appetitu

fe-

cit

2-

us,

ne

io,

in-

tis

im

fit,

nt.

ca-

ed im

tus :

n-

ri-

us

us

De.

fe#

740

je-

ut

ne

0\$

ffe.

pi-

u-

n-

8

m

e:

ũ.

4-

118

porius, Aliquid tamen de Ratione participant ipfius Animæ Rationalis, cui ut superiori sensitiva ut Inferior subest; ideoque hi Assectus tribuuntur homini.

XII. Sed scrupulus hic oritur. Quomodo solius hominis motus faciamus affectus., quando quidem in Deum quoque cadant O Angelos an non Deus amat pios, odit peccatores an non Angeli latantur super conversione peccatoris, o.c. Reft. In Deo non funt affectus, fed aliquid eminentius affectibus, quatenus effecta affectuum cientur & moventur à Deo & reperiuntur in Deo : adeoque tribuuntur ei per aidemnona Beiar : quomodo ei tribuuntur, nasus, os, facies, manus, &c. Angeli quoque non sunt idoneum ac proprium subjectum affeduum, utcunque lætari de triftari dicantur, similiterque affici, quia in iis nulla est spirituum commotio, quæ affectus præsentes comitatur: Angeli enim incorporei sunt, neque spiritus animales in sese habent : eandem ob causam neque in anima rationali affectus debent statui tanquam in subjecto ac sede : si affectuum nomen Animæ rationali simpliciter, si Angelis, si Deo tribuitur, vocabulum affectus latissime extenditur, & accipitur etiam pro co, quod affectibus fectibus proprie dictis & à nobis th. 2. definitis eft dra λογος, VIII. Salus bomo itaque affectuum est subjectum : sed an totas bomo , an fingula hominis partes? Refp. Totus homo eft Subjectum totale affectuum & principium quod : Facultas appesens sensitiva in homine & Cor funt subjetta partialia affe-Etuum, & utrumque principium quo. Quemadmodum totus homo intelligit, fentit, vivit (actiones enim funt suppositorum) ita quoque torus afficitur : nihilominus , quemad. modum totus homo quidem videt , sed tamen proprium ac peculiare subjectum & proximum visionis est oculus, ita totus homo quidem afficitur, eftque subjectum affectuum, sed totale, nihilominus proprium peculiare ac proximum corum subjectum eft, tum Cor, tum facultas animæ appetens : nempe Cor eft affectuum subjectum proximum inter organa & membra corcoris : adeoque subjectum est proximum secundum quid. At sentiens appetitus, qui est in corde, eft affectuum subjectum proximum absolute : ideoque in definitione generali affectuum th. 2. mentionem fecimus appetentis facultatis, non item cordis.

1 X. (a) Facultas appetens, seu appetitus sensitivus, duplex vulgo ab Ethicis conftituitur: concupiscens o irascens:vulgo, concupiscibilis or irascibilis. Per concupiscibilem intelligunt illam potentiam, qua homo prosequitur bonum, & malum fugit simpliciter. Per irascibilem appetitum intelligunt illam facultarem, qua homo refistit iis, quæ impediunt boni adeptionem aut mali fugam, quæque aliquam inférunt noxam : urerque hic appetitus, eft fedes ac fubje tum certorum affectuum. Quorum? postea videbimus. Quari hie folet, An Irascendi & Concupiscendi facultates reipsa an ratione difinguantur ? Reft. Utrumvis fatuatur, non multum refett: prior quidem of inio communior, at posterior est nobis probabilior, qui non libenter entia multiplitamus citra neceffiratem: & rationem hanc damus : Quorum appetituum subjecta & objecta non differunt reipsa sed ratione, illi ipsi appetitus non differunt reipla sed ratione. Atqui appetitus iraicentis & concupiscentis subjecta & objecta non differunt reipsa sed ratione. Ergo. Prob. min. subjecta corum non differunt reipfa,quia unum eft idemq; utriufque appe-

titus

ti

pe

ta

CC

q

id

ti

fc

V

d

d

fu

C

21

titus subjectum, nempe Cor: Nam in corde utriusque appetitus operationes exeruntur atque exercentur; sed nec objecta utriusque appetitus disserunt reipsa sed ratione tantum, quia idem bonum nunc ut jucundum & salutare concupiscitur à facultate seu appetitu concupiscente, idemque ut atduum & dissicile ad irascentem spectat: at bonum idem, nunc ut jucundum, nunc ut arduum, spectatum, ratione tantum à seipso differt: Ergo & appetitus concupiscens, qui versatur circa bonum simpliciter, & irascens, qui versatur circa idem ut difficile, ratione tantum à se invicem different. Qua de affectibus disputari solent ulterius, seq. disp. exhibebimus.

(a) Quodeunque proponitur velapperendum ut bonum, vel fugiendum ut malum, illud vel conjunctum est cum difficultate aut molestia, vel non est: si non sir, est objectum appetitus concupiscentis, si sir, est objectum appetitus irascentis: nam

70%.

d an

ppe-

ffe-

tus

ofi-

ad-

ita

ım,

um

pc-

iter

oxi-

-10

oup

nus

lex go,

unt

um iloni

10-

um let,

di-

bis

ne-

pli

tus

fe-

ım

pe-

cum studemus bonum aliquod consequi, sed prz difficultate aut molestia, quz ipsi est conjuncta. non possumus, aut quando studemus malum aliquod sugere, sed pariter ob impedimen, ta quzdam conjuncta nequimus, irascimur.

## DECIMA-TERTIA,

DE

# AFFECT. CAUSIS & DIVISION.

#### THESIS I.

Excussimus Affectuum definitionem generalem, corumque fubjectum, dift. praced. bac corum causas & divisiones excutere, est animus. Causas considerabimus, efficientem of sinem: materia enim & forma carent affectus, quia actiones sunt vel passiones, aut utrumque potius, ut dift. praced. est explicatum.

II. (a) Causa efficiens affectuum, est vel externa vel interna: omnis quidem causa efficiens externa est, si ad effechum reseratur, ut docetur in logicis; dicitur tamen quædam

interna,/

interna, respecti subjecti illius, in quo suam operationem exercet & exequitur. Externa efficiens affectus caufa, fc. procatarctica, eft objettum, quod per fenfus affectum ciet atque excitat. Ouxritur , qualis fit caufa efficiens objettum ? Dicitur vulgo objectum causa procatarctica : & estrevera talis caufa, respectu eius sensus, quem movet : & sic intelligendum eft illud vulgatum ; objetta movent fenfus: fcil. ut caufæ procatarctica impellentes atque irritantes extrinsece. Objechum vero respectu appetitus & affectuum est finis, tum ultimus, tum subordinatus, quia ut bonum, vel verum, vel apparens, appetitum movet. Causa efficiens interna eft, que in ipfo subjecto latens ab externa efficiente excitatur : eftque in negotio præsenti duplex; principalis, vel minus principalis feu infrumentalis : Principalis, remota vel proxima : Remota, est facultas cognoscens, à qua appetitio & aversatio, omnesque affectus pendent suo modo : ubi enim deeft facultas cognoscendi, affectus quoque locum habere nequit. Per facultatem cognoscentem intelligimus, sensum, tum externum, tum internum, imo etiam rationem in homine, five rectam, five prayam. Causa efficiens interna principalis proxima, est appetitus sensitivus, à quo affectus eliciuntur. Caufa efficiens minus principalis feu instrumentalis, ca humorum & spirituum temperatio : hanc humorum & spirituum temperationem Medici vocant complexionem : plurimum vero ad affectuum concitationem conferre, spirituum & humorum vel temperiem vel iatemperiem, tam eft notum, quam quod est notissimum : atque hine vulgatum etiam estillud Galeni: Mores animi sequuntur temperamentum corporis: & ipfa hoc docer experientia : quod tamen non fic eft capiendum, quasi in totum animus fit subjectus corpori in affectibus; imo contra, licet plerumque temperiem corporis fequantur mores & motus animi affectufque, antmus tamen corpori & ejus temperamento dominatur, quod ex Socratis similiumque apparet exemplo, qui studio & afsuerudine mores animi offettusque contra temperiem suam immutarunt atque emendarunt; quod fane dominantis supra corporis & humorum temperiem animi eft argumentum.

fur

ter

1.

ter

m

cil

tic

fe

4.

fir

ci

6.

re

fta

in

gl

m

m

01

al

VI

Pa

er

21

h

V

fe

n

).

e

n

-

1-

1

æ

.

.

P- ..

), :

.

ta .

n

2,

15

r.

)-

n

n

k

1,

n

-

C

r-

n

i-

d

6-

n

is

-

1-

(4) Causa efficiens Affectuum ciens Affectuum Interna est in externa est in Alio subjecto, qua eodem subjecto, in quo sunt Affectus se in ipsa Anima sensitiva.

III. Ut modus, quo ex hisce causis oriantur & concitentur affectus, dextre femel percipiatur; res fic fele haber. 1. Objectum incurrit in externos fensus. 2. A sensibus externis defertur ad internos , præsertim ad phantasiam. 3. Phantalia objectum cognitum judicat, sitne bonum vel malum, jucundum vel molestum, salutare vel noxium, facile vel arduum: atque hoc idem in homine sæpe facit ratio : itaque objectum cognitum judicatur judicio , tum inferiori seu sensitivo, tum sape superiori seu intellectivo. 4. Non tantum judicatur objectum esse bonum vel malum simpliciter, sed præterea esse bonum vel malum nobis. 5. Excitatur ac movetur appetitus sensitivus ab illo judicio. 6. Apperitus fensitivus excitatus & motus ab illo judicio, rem judicatam vel appetit vel aversatur, 7. Confequitur flatim commotio spirituum vitalium per arterias ex corde in totum corpus diffusorum; concomitatur commotio sanguinis per universum corpus fluentis. 8. Motis spiritibus, motoque languine, & Cor, & præcordia, & omnia corporis membra, totumque corpus ipsum, commoventur: hæc enim omnia, aut frigescunt, aut incalescunt, aut contrahuntur, aut dilatantur: & inde totum animal aut homo porius, quo vult, membra flectit, contorquet, porrigit, contrahit, expandit, variifque motibus movetur.

IV. Finis affectuum est actionum alacritas: quicquid enim sine affectu sit, segniter sit, remisse, ac cunctanter: at quod cum & ex affectu sit, prompte, alacriter, expedite; esticitur, atque peragitur. Quia ex sapienti numinis consilio animus humanus in corpore esser commoraturus, indidit homini Deus hanc affectuum facultatem, ut iis veluti quibussam simulis ac calcaribus excitaretur ad bonum, iisdem

veluti fræno cohiberetur, ne in noxia rueret.

V. Affectuum varias divisiones ac species enumerare, non tam est facile. Plato innumeros este censuit animi nostri affectus; sed nomine carentes. Aristoteles Eth ad Nicom. 1.2. undecim recenset, 2. Roet. tredecim. Galenus lib. de curandis animi

animi morbis sex enumerat. Boëthius quatuor sacit his versibus. Gaudia pelle, Pelle timorem, Spemque sugato, Nec dolor adsti. Mquinas parte sec. qu. 23. art. 4. undecim ponit; 6. in concupis scente, 5. in irascente appetitu. Hunc sequuntur Scholassici omnes & Philosophorum vulgus. Appetitus concapiscentis assessint sunt. Amor, odium, Desiderium, Fuga, Gaudium, Tristitia: Irascentis sunt. Spes, Desperatio, Metus, Audacia, Ira. Hujus divisionis rationem solidam apud Aquinauem aut alios non inveni: quia tamen recepta est, ne videamur Antiquorum limites resigere, cam retinebimus, & singulos Affectus sua definitione, qualicunque, (neque enim Logicam axessessa promittimus) omissis aliorum definitionibus, circumscribemus.

VI. Amer, est Affectus appetitus concupiscentis, tendens in bonum fibi vel alteri præfens. Odium, eft Affectus appetitus concupiscentis, quo quis sibi vel'alteri malum vult fine suo emolumento. Defiderium, eft Affectus appetitus concupiscentis tendens in bonum absens, quod ut conveniens suit perceptum. Fuga, est affectus appetitus concupiscentis, quo quis averlatur malum absens, quod ut minus conveniens conceptum fuerat. Gaudium , est Affedus appetitus concupiscentis, ob præsentis boni fruitionem. Trifitia , eft Affectus appetirus concupiscentis super malo, vel reipfa, vel per phantasiam, præsente. Spes, eft. Affectus appetitus irafcentis, tendens in bonum ablens,arduum, poffibile, Deferatio . eft Affectus appetitus irafcentis, quo quis recedit ab appeticione boni ex opinione, quod nunquam co fit poriturus. Meus, est affectus appetitus itascentis, consistens in ægritudine ab oblata specie impendentis mali, quod interitum vel dolorem afferre poffit. An dacia, est affectus appetitus iralcentis, que animus in magnis & periculosis rebus multum fiduciæ concipit & fidit se superaturum mala & incommoda. Ira, est affectus facultatis irascentis, quo quis appetit ultionem & vult alicui malum, quia se aut sua quis contemni videt, vel quia injuriam fibi aut suis atque ad se pertinentibus intulerit.

VII. Extat usitata quædam apud Ethicos divisio affectum in Morales & Naturales; sed non est ista divisio generis in species, imo ne quidem rei divisio, sed vocis potius videtut

in liam, ut fieri

el

tl

9

q

\*

xi

na

nc

cx

ia

qu

fice

TO

qu

pe

pti

ctu

qui

tio

qua

tio

ciu

ciu

fun

circ

qua

mal

cics

riari

(a)

cies n

rli-

dfit.

upi-

fici

Aus

cen-

nis

eni:

ites

ni-

nit-

S.

cn-

Aus

um

pc-

ut

itus

por

Af-

tio.

per

, cft

ar-

cn-

bou

ira-

cu-

AH.

na-

idit

uk

maam

MAN

S IA

tut

effe

effe diftinctio. Affectum naturalem vocant Ethici cum , qui à patura & per naturam ineft, qui principium & fundamentum habet iplam naturam, qui oritur ex potentia naturali, que eft a'meaipile : refpectu hujus potentiæ naturalis,ipfe quoque affectus naturalis & innatus dicitur. Moralem affe dum vocant, non qui ex naturæ fontibus, fed qui ex educatione & longa exercitatione ac consuctudine est contractus. Disi,hanc effe divisionem vocis potius quam rei:quia affectus naturalis, nomen quidem fortitur affectus, at definitionem non item : Affectus enim motio est interna hominis, &c. ex th. 2. difp. præced. At hi naturales affectus in brutis etjam reperiuntur : in quibus ex naturali potentia, nulla accedente institutione, oriuntur similes motiones, quales funt quas in homine affectus vocamus. Unde non Ethici fed Phyfici de naturalibus agunt affectibus: nos de moralibus porro sumus philosophaturi.

VIII. Affectus morales funt vel boni vel mali; que quoque divisio non tam est (a) generis in species, quam subjecti per adjuncta. Boni funt affectus, qui rectæ rationis præferiprum seguuntur & intra illud sele continent. Mali sunt affeetus, qui extra rationis rectæ præscriptum abeunt ac sequuntur rationem errantem Ratio recta præscribit observationem var arum circumftantiarum:quod præfcriptum fi fequantur affectus, funt boni : fi fpernant, funt mali: aut, fi ratio non recte judicet de circumstantiis, etiam, cum hoc judicium sequentur affectus, mali sunt : quod si ratio hoc judicium emendet ac corrigat & affectus illud sequantur, boni funt : unde affectus nunc malus, mutato judicio ac mutatis circumftantiis,mox fit bonus, & vice versa : quæ ratio eft quare dixerim statim, hanc affectuum divisionem in bonos & malos non esse generis in species divisionem, (b) quia species oppositæ ob nullam circumstantiarum varietatem yanari aut in se invicem transite aut mutari possunt.

(a) In divisione Generis in speties nunquam potest propter ullas Circumstantias mutari in Aliam, sic Homo nunquam potest seri Brutum; sed in divisione

subjecti per adjuncta potest ide subjectum nunc hoc nunc alio Adjuncto affici pro mutatis Circumstantiis: sic Actio, quæ nunc est bona, eadem, si crastino die veretur, erit mala: sie & Affectus idem, qui una hora est bonus, quia congruit rectæ Rationi, alia hora est malus; quia non congruit rectæ Rationi, ob circumstantias mutatas.

(b) Nulla unquam data fuit aut dari potest specierum confusio: pugnat enim hoc cum universi ordine & Dei sapientia, qua voluit omnibus entium speciebus suas & peculiares ac distincas esse naturas; ideoque homo nunquam potest fieri brutum, aut vice versa: & non datur transitus de specie in speciem ob ullam quamcunque demum circumstantiam, sed affestus hac hora bonus sequenti potest reddi malus, mutata aliqua tantum circumstantiamus bonus & affectus malus non sunt species dua opposita, sed unsus ejus demque affectus adjuncta diversa.

IX. Ut vero natura, tum boni, tum mali affectus, adhue melius cognoscatur, notandum est, gravem sæpe existere pugnam & dificilem luctam inter rationem rectam præfcibentem, & affectus, qui non femper rectæ rationis præfciiprum sequentur : hinc fit, ut homo modo in hanc modo in hane modo in illam trahatur partem, &, instar navicula fluctibus marinis expositæ, paulo momento huc atque illuc impellatur. Luctæ hujus ac pugnæ causa est, quod ratio recta præscribat ea quæ honesta funt, sed quæ sæpeat plerumque cum labore ac difficultate sunt conjuncta : ai affectus læpe tendunt & acquirere conantur ea , quæ funt jucunda, licet fæpe ac plerumque cum turpitudine conjuncta : hinc ifte oritur conflictus rationem rectam inter & affe ctus. (a) Exemplum affectus rationem rectam sequents, est in homine continente : contra, exemplum affectus ratio nem recram repudiantis & erroneam sequentis, est in homine incontinente. Atque jam conftat, quomodo affeetus morales vel boni fint vel mali.

(4) In Philosophia morali Aristotelis hzc quatuor distinguntur, temperans, intemperans, continens & incontinens. Temperans ipsi dicitur qui servant mediocritatem in cibo potu & Venere, absque ulla lucta assectuum & rationis: intemperans, qui absque ulla lucta etiam ab ista mediocritate rece-

dit; continens ipsi dicitur, it quo quidem est pugna affectuum & rationis circa usum, cibi, potus, & Veneris, sed sicu ratio evadat superior, atque it its utendis servetur mediocutas; incontinens est ipsi, in qui item est ista pugna, sed sic, utal festus evadant superiores, atque non servetur mediocritas.

CON

7

fi

ti

9

C

CI

Vi

ות

fe

D

fa

ri

De

æ

F01

qu

ru

**sta** 

ho

adl

len

Continens diftinguifur apud Aristotelem à Temperanti, quod Temperans Cibo & potu & Ve nere utatur bene absque lucta Affectuum & Rationis; Continens cum lucta: sic & Intem-

ru-

da-

pe-

de.

ffe

enti

ali-

rum Gus

non

fed

ad-

dhuc

fere

fcri-

fcri-

lo in

culz

ic il-

d ra-

peac

: at

funt

njun-

affe.

ents

ratio

n ho-

cetus

r, in

affe

d fic ut

que in

diocn

in que

, ut al.

COL

peransipsi dicitur, qui male utitur omnibus illis absque ulla pugna Patris inferioris, & superioris; Incontinens, qui cum pugna.

X. Ex jam dictis, facile est videre & rejicere errorem Stoicorum, ut quidem vulgo iis tribuitur, qui omnes affe ctus effe malos, nullos bonos, volucrunt : nam qui rationis rectæ præscriptum sequuntur, haud dubie boni funt : imo nullus affectus, per fe, ut talis, malus eft, fi, qua affectus, simpliciter, in natura sua, physice, & non in ordine admorales circumstantias, consideretur. Ergo sic fentiendum, fic loquendum, censeo. Affectus, qua affectus, in natura sua, seu in genere nature, ut funt motiones naturales (quos affectus naturales si quis vocare velit, non multum repugno) nec boni funt nec mali : affectus vero relati ad circumftantias morales, seu in genere mores , (quos affectus morales vocamus) funt vel boni vel mali. Amor & odium, fi specientur in natura sua, physice, carent omni malitia & bonitate, habentque se indifferenter ac negative ad utramque : sed si spectentur ethice & in ordine ad objecta, finem, aliasque circumstantias, bonitatem accipiunt aut malitiam : sic amor virtutis bonus, vitii malus est : contra odium peccati bonum, virtueis malum eft. Et, fi affectus ex natura fua effent mali omnes,cos non indidiffet naturæ rectæ & integræ Deus, nec in Servatore nostro fuissent reperti, nec Deo in factis arando os attribuerentur, nec in cordibus piorum à Spiritu fancto excitarentur, nec in verbo Dei præciperentur.

XI. Extat denique alia intuper apud Ethicos non generis in species, sed vel anologi in sua analogata vel vocis aquivocæ in sua significata, divisio affettuum in inconsultos esonsultos. Illi sine assensu rationis, eum assensu oriuntut : quæ est eadem divisio cum hac Antiquorum, qua diviserunt affectus in primos es secundos. Affettus primus est, quem statim vocavi inconsultum, est que primus ille morus, quo homo subito & ex improviso, antequam rationis judicium adhibeat, in rem aliquam, sive delectabilem, sive aversabilem movetur, & quasi rapitur; ut nihil sit aliud quam ra-

pidiffima

pidiffima & inconsulta inclinatio, que mentem ac rationem præcurrit: unde & à nonnullis affettus rationem pracurrens dici folet. At affectus secundus, aliis secundarius, est, quem confultum vocavi, qui rem cognitam ac judicaram fequitur, qui adhibito rationis judicio in rem fertut, vel profequendo vel fugiendo eam, five bene, five male, prout judicium ratio nis fuerit vel rectum vel erroneum : primi illi affectus vulgo dicuntur moins primo primi, fub quo titulo & nomine de iis disputari solet, An fint in noftra poteflate, & an fint mali? R. Breviter. 1. Non funt in noftra poteffate, quatenus rationem prævertunt : funt, quatenus disciplina, consuctudine, educatione, dispont & affuescere posiumus sic, ne tam subito abripiamur nec è vestigio moveamur aut afficiamur, 2. Motus ifti primo primi , cum tendunt in rem malam & fiunt inordinate, non plane carent malitia, quia sunt effe-Aus peccati originalis tune, & corruptæ in nobis natura, quæ, fi mansistet integra, plus etiam potestatis in primos il. los ac subitancos motus habuisset homo. Que de singulis affectibus disputari possunt, Corollaria proponent.

#### COROLLARIA.

I. An amor, dilectio, caritas, diffinguantur ? A.

2. An amor rette diftinguatur in fenfitivum O rationalem ! N.

3. An amor recte dividatur in amorem complacentia & defi-

4. An amare fit praftantius quam amari ? 1.

5. An amor sit erga bruta & inanima? N.
6. An odium & ira distinguatur? A.

7. An odium recle diftingnainr in odium persona & rei & A.

8. In defiderium & fpes diffinguantur ? A.

9. An bono desiderato, jam prasente, expleatur & satietur de siderium ? Resp. De bono increato verum est, de creato non itm.

10. An prasente malo suga cesset ? A.

11. An triffitia fit eadem cum dolore ? N.
12. An spes maxime reperiatur in juvenibus ? A.

13. An metus fit idem cum triftitia? N.

14. An andacia & metus fint affectus oppositi ? A.

15+ M

d

gi

Q

nu

int

dis

ho

ram

tiu

viol

vel

li zip

quo

PERI

Virt

vim

quo

venc Vike

gimus.

15. An difficilius fit ira quam voluptati repugnare ? N.

m

ici

11-

ui

rel

10-

ulde

R.

ic,

bi-

ur,

ffe-

rz,

alis

? N. defi

tem.

AN

16. An difficilius sit in prosperis rebus, quam in adversis modum tenere ? A.

17. An corruptor magis delinquat quam corruptus judex ? A.

18. An Iudex semper debeat sententiam ferre secundum allega-

19. An Vire forti in periculis potius fit moriendum quam fu-

# DISPUTATIONUM PRACTICARUM DECIMA QUINTA,

# VIRTUTE IN GENERE, ET DE INTELLECTUALI IN SPECIE.

#### THESIS I.

Oux cunque hactenus publico disputantium examini subjecta suerunt, ea finem Ethicæ ac subjectum spectavere: nunc media examinanda sunt; quibus sinis in subjectum introduci & ab eo acquiri debet: Media illa virtutes sunt, quæ in affectibus coercendis & actionibus humanis dirigendis occupantur: quibus bene coercitis ac directis summum hominis in hac vita absolvitur bonum. Virtuium ergo naturam primum in genere, mox in specie, publicæ Philosophantium disquisitioni, in posterum subjiciemus.

II. Virtus, ut à nomine initium faciamus, mon à vi vel violentia (in virtute enim omnia sunt libera, nihilque est coactum) sed vel à Viro, vel à Viribus, dicitur: Gracis apari vel ab aipsonus eligo, quasi aipson, vel ab aipsonus placeo, quasi aipson, vel ab aipsonus placeo, quasi des vel ab ieste amo, quasi iesto, vel ab aipso Mars, quod virtus potissimum in bello appareat, vel son of air air pies quasi desperm perpetuo sluens i. c. sui semper similis. Virtuis von non uno sumitur sensu: in genere significat, vim, essicaiam, airpoena, qualitatem, facilitatem operandi: quo sensu, est in equis, Patrum virtus: &, Virtuie Solis omnia revinescunt ac reviviscunt; sed Virtutis vocem hic nos restrin-

gimus ad animum hominis, intelligimusque per virtutes, habitus laudabiles & bonos in eo existentes: (a) habitus, vel per infusionem existunt, unde infusi, vel per curam, diligentiam, & studium, acquiruntur, unde acquisti vocantur: atque de hisce nobis sermo est: metonymicam Virtutis significationem, qua sumitur pro præmio virtutis, synecdochicam, qua sumitur pro fortitudine, metaphoricam, qua Deo tribuitur, quia, à nostro instituto alienæ sunt, omittimus.

(a) Habitibus infulis & acqui ti fuerunt, sapientia, justitia, & fitis adduntut vulgo habitus fanctitas originalis; babitus concreati, & connatus:concrea- connatus est, peccatú originale,

III. Virtus in genere describi potest, habitus acquisue landabilis cum retta ratione conveniens. Aristot. enim diserte, postremis l. 1. e. 13. Ethic. ad Nicom. verbis, sic loquitur, the state of the convertes of the landabiles virtutes appellamus. & 6. Eth. c. 13. expresse inquit, Virtutem esse içu x the por xòyor, habitum secundum rettam rationem. Alit describunt virtutem in genere plenius, habitum animi cum testa ratione conformatum, quo actiones bonas edere

postumus Scad summum bonum adspirare.

I V. Virtus ab Ariffotele variis in locis 1. Eth. Nic. 13. 2. Eth. D. 6. Eth. 1. 2. Eudem. 4. 6 1. Magn. Mor. c. 5. divideurin Aeronnen, que in intellectu, & naien, que in appetitu, sedem tenet : illa intellectualis, hæc moralis vulgo dicitura Videantur ad ifta lova Arift. Commentatores' veteres ac recentes. Nos divisionis hujus sufficientiam probamus: quiahomo five animus humanus intellectu & voluntate eft perditus, factulque ad intelligendum & appetendum, arque in utroque dirigi eget ac debet. Ergo duplex quoque exigitur virtus, una quæ intellectum, altera quæ appetitum, juvet ac regat: Et certe, omnes omnino virtures ad duas hasce classes possunt revocari. Nos virtutes intellectuales primum, deinde morales, examinabimus : nam moralium virtutum natuia intelligi nequit, nisi cognira natura prudentia, virtusum moralium directricis, quæ intellectualium vittutum ell una, ut Arift. I. Eth. Nic. 13. docet, atque alibi, & nos poftea oftendemus.

p

id

C

V. Virtues intellectuales, grace Saronned, fic dicuntuit

Sm' mis Savolas ab intellettu feu mente, cui infunt. Sa'rota gracis bifariam accipitur, vel de tota facultate intelligendi five cum discursu intelligat five fine discursu; & tum idem eft quod ves, mens, intellectus, vel de illa, que per terminum medium, per argumentum tertium, per ratiocinationem, aliquid cognoscit : hoc posteriori sensu hic non accipitur, sed priori, cum doro mis diavolas denominatur virtutes intellectuales, diavontina; : hærent enim ez virtutes in tota mente, camque totam perficiunt.

s,

CI

n-

it-

fi-

m,

ri-

8

us le.

IN-

c,

ur,

vir-

cm

m.

mi

ere

1 3.

di-

in

lgo

eres

us:

cft

que

igi-

ju-

afce

um, na-

tu-

cft

po-

itut

Sen'

VI. Differunt Virtutes intellectuales à moralibus multis modis : 1. Subjettis : nam dianoctica in intellectu, tum fpeculativo, tum practico, at Ethicæ in appetitu funt, utro ? an rationali, an fensitivo? postea videbimus : 2. Efficiente : nam dianoeticæ potiffimum doctrinæ & inftitutione, at morales usu & affuefactione comparantur : 3. Fine : nam hic in virtutibus davonnais eft veritas,at in moralibus eft honeftas ac bonitas : 4. Objettis : nam intellectuales virtutes verfantur circa vera, universalia, necessaria, at Ethicæ circa bona, specialia, contingentia: 5. Effedis: nam Dianocticarum virtutum effectum eft beatitudo theoretica, Ethicarum practica.

VII. De virtutibus intellectualibus hæc duo videbimus. 1. Quenam fint ? 2. An vere virtutes fint babende? Quod ad 6. 1. Arifloteles 6. Ethic. Nicom. c. 3. recenfet quinque vire tutes intellectuales : totidem Ethic. ad Eudem. 1. 5. c. 3. Intellectum feu intelligemiam, scientiam, sapientiam, prudentiam, Artem : alibi, ut Ethic. Nicom. l. 1. c. 13. pauciores : nos de numero non multum cupimus litigare : fi fint quinque, tres priores in intellectu speculativo, due posteriores, prudentia & ars, in intellectu practico, (late fumpta voce praxeos) pont

solent ac debent.

VIII. Intellectus five intelligentia est habitus contemplativus, quo compellimur ad affentiendum principiis primis & evidentibus Theoreticis , ejulmodi funt : Imposibile est idem effe & non effe. Totum est majus sad parte. Si ab aqualibis au fer as equalia, tota erunt equalia. Bis bina sunt quatuor, &c. Ariftoteli dicitur ves : quæ vox licet frequenter figniticet totam mentem animamque rationalem, hic tamen pro

habitu accipitur, quo principia conclusionum scientificarum cognoscuntur. Scientia eft habitus theoreticus, quo movemur ad affentiendum conclusionibus necessariis demonfratis per principia necessaria. Vox scientiæ non significat hic quamcunque & qualemcunque notitiam, undecunque hauftam, five per fensum, five per intellectum fine difcurfu's fed fignificat talem notitiam, quæ per discursum ac ratiocinationem apodicticam acquiritur, qualis est notitia proprietatu, quæ per proximas causas de subjectis demonstrantur : & tales conclusiones demonstratæ sunt omnia scientiarum theoremata, quæ primis principiis innituntur, & ex quibus scientiæ ac disciplinæ theoreticæ componuntur. Sapientia eft habitus contemplans, quo inclinamur ad affentiendum conclusionibus claris atque evidentibus & per causas supremas demonstratis. Sapientia hic non notat quacunque peritiam, quo pacto Polycletus fapiens flatuarius & Phidias fapiens marmorarius dicitur Philosopho 6. Eth. c. 7. fed fignificat habitum ex primis principiis & conclusionibus scientificis conflatum, qualis habitus vulgo dicitur Metaphylica. Prudentia eft habitus practicus, qui cum vera ratione conjunctus nos ad agendum facit habiles. Non sumitus hic prudentia pro naturali fagacitate, quam etiam in brutis reperire eft: quo pacto serpentes dicuntur prudentes, sed sumitur pro habitu, qui nos secundum rectam rationem vivere docer, & agere ea, quæ funt honesta & bona. Ars est habitus practicus, qui cum recta ratione conjunctus, nos ad aliquid efficiendum reddit idoncos. Artis vocabulum fæpe quamcunque peritiam, interdum multorum præceptorum congeriem; at hic habitum aliquid ex recta ratione efficiendi delignat, quem ideam d'acatias, nec male, alii vocant.

IX. Sunt, qui hunc numerum quinarium intellectualium habituum eunt imminutum, & ex hoc numero Aristotelico expungunt sapientiam & intelligentiam: nec fortassis sine ratione: Sapientia saltem non videtur esse habitus distinctus à scientia & intelligentia, si hæc habitus sit: at intelligentia ne esse quidem videtur habitus: quippe nulla opus est, ut se loquar, facilitatione intellectus ad assensium præbendum primis principlis, quæ sola vocabuloru cognitione ac-

PI

ri

ni

bu

cepta intellectum convincunt sue veritatis, eundemque ad assentiendum peterahunt ac cogunt. Alii contra hunc numerum virtutum intellectivarum auctum eunt, addeado iis, out miputur, habitum practicum, quo principia moralia & practica cognoscimus, atque assentimur, qualia principia sunt: Bonum est amplettendum. Malum est sugiendum. Quod tibi non vis sieri, id alteri ne seceris, & c. hunc habitum Aristoc. non tradit: & sub prudentia comprehendi potest; Scholastici tamen malunt ex ea peculiarem facere habitum: Et, prosecto, si detur habitus, quo principia theoretica facile cognoscimus, iisque prompte assentimur; quidni & circa principia practica talis habitus concedatur? aut, si hic inutilis est, etiam alter suerit. Sed vero, si uterque est habitus, ut vulgus tenet Philosophorum ac Scholasticorum, omnes habitus sic digerimus.

1

k.

5

3-

11

c-

i-

re 15

d

n: e-

i-

m

0

10

IS

iz

ut

n.

C-

ta

X. Habitus intellectuales, aut sunt simplices, aut compositi ex simplicibus. Simplices, vel absque discursu, vel
cum discursu rem intelligunt: Absque discursu, est, vel, intelligentia, quæ est notitia principiorum theoreticorum; vel
synteresis, quæ est notitia principiorum practicorum: Cum
discursu habitus theoreticus qui rem intelligit, vel id præstat per discursum apodicticum, & est scienua, vel per dialecticum, estque, in rebus agendis, prudentia, in rebus faciendis, ars: habitus compositus ex simplicibus, est sapientia.

XI. Quod ad §.2. Hos babitus intellectuales effe veras virtutes, sic probamus. Cui competit definitio virtutis, est vera virtus. Sed habitibus intellectualibus competit definitio virtutis. Ergo &c. Tres sunt definitiones virtutis apud Aristot. Prima est l.2. Eth.c.5. ubi docet, virtutem esse id. quo bene praparamur ad actiones, & propter quod laudamur. At habitus intellectualis est, id propter quod laudamur & quo bene praparamur ad actiones. Ergo &c. Verum id quidem est, propter habitus contemplativos non ita proprie nos laudari, attamen propter cos laudamur: & ratio laudis ac definitio Virtutis, saltem (a) analogice, intellectualibus habitibus conveniet, quod sufficit. Secunda definitio virtutis est, apud Arist. l. 2. Eth. c.o. Virtus est, qua bonum facit habentem, & opus ejus bonum reddit. Atqui hac definitio etiam competit

petit habitibus intellectualibus: eft enim in corum operibus & fua boniras, licet non moralis : nisi quis velit & omnem & folam bonitatem vocare moralem, quod tamen est in Philosophia recepta & Peripatetica insolens. Tertia definitio Virtutis in genere eft, 7. Phyf. text. 17, Virtus eft diffofitio perfecti ad optimum. i. c. Virtus eft potentiæ præparatio ad optimum, non quidem absolute, sed ad operationem optimam, quantum ipla potentia & ejus conditio fert ac permittit. Atqui virtus intellectualis eft talis dispositio & præparatio potentia ad optimam actionem, quantum ea in potentiam cadere potest Ergo. Si dicas , pugnare inter sese, ut intellectualis virtus dicatur & fit vera virtus, & nihilominus definitio virmuis non ex aquo conveniat virtuti intellectuali o morali: Reft. non ista inter se pugnare : nam utcunque ens non ex æquo conveniat Deo & creaturis, substantiæ & accidenti, sicuti tenet communis opinio, creatura tamen & accidens vere funt entia : sic & habitus intellectuales sunt yeræ virtutes, utcunque iis & moralibus non ex æquo conveniat definitio virtutis. Sed de intellectualibus virtutibus, quæ disputari amplius possunt, Annexa exhibebunt.

(a) Analogice, i.e. licet magis laudemur propter virtutes morales, quam propter intellectuales, attamen aliquo tamen

modo laudamur etiam propter has: hæc autem eft natura generis analogi, ut magis & prius uni competat speciei quam alteti.

#### ANNEXA.

1. Necessitas habituum intelle flualium oritur ex natura ipsimi intellectus.

2. Habitus intellectualis non est idem quod frecies intelligibilis.

3. Pides humana & opinio non funt babitus intellectuales.

4. Habitus supernaturales ad Aristotelis virtuses intellectuales reduci, nec debent, nec possunt.

5. Intelligentia Peripateticis non est ipsa facultas intelligendi, sed babitus ab ea distinctus, partim naturalis, partim acquisitus.

6. Aliqua requiritur Experientia ad cognoscenda prima prin-

7. Diversitas principiorum specifica diversam specie facit vir-

8. Evi-

A

m

E

pri

qu

cal

no

ex

De

que sui

8. Evidentia eft de ratione O' effentia scientia.

9. Unitas & distinctio scientiarum sumenda est ab objecto formali, & quidem à ratione formali, non que, ut loquuntur Scholassici, sed sub qua.

10. Facere & agere, कार्नि & कल्डे निला, rette in Philosophia diffinguuntur, differuntque ars & prudentia objecto, saltem for-

mali, fine, adjuncto, perfectione.

22

m

in

i-

tio

be

ræ-

0-

ut le-

10-

ns IC-

& nt

n-

15,

ter

neuni

fins.

lis.

ales

idi,

rin-

vir-

yi-

# DISPUTATIONUM PRACTICARUM DECIMA-QUINTA,

DE

### PRUDENTIA.

#### THESIS I.

Virtutes Intellectuales omnes proposuit Disp. præced. atque suis definitionibus singulas circumscripsit: nunc miss, Intelligentia, Scientia, Sapientia, Arte, ad Ethicæ institutum non pertinentibus, de Prudentia nonnihil plenius sumus acturi, tanquam virtutum moralium norma, regula, mensura, matre, ac moderatrice, secuti exemplum Arist. in Eth. Nic. l. 6. c. 5. 6. &c. usque ad sinem & l. 1. Magn. Mor. c. 37. Prius nomen, mox rem, consueta nobis methodo, excutiemus.

II. Prudentia dicitur quasi Providentia, quod Prudentize sit providere sibi: Græci фезіногу vocant 200 m фезубу & тре фезубу, quia rectæ rationis est operatio. Sumitur vox har, prudentia, non codem modo, interdum pro divina sapientia, quando Deo tribuitur, interdum pro instinstunature, quo sensu bestiis tribui diximus th. 8. disp. praced. interdum pro calliditate or versutia, quo sensu astuti vocantur prudentes; nobis pro habitu prastico intelletus humani, quem sic definimus ex Aristotele 1.5. Eth. al Nicom. c. 6.

III. Prudentia est, iğis up hoju ahudus wogulunder ra ardeginu ajada ug ngua, habitus cum resta ratione astivus circa ea qua homini sunt bona & mala. Est habitus, intellige acquisitum, non insusum, ut à naturali solertia & sagacitate distin-

H 4

guatur,

guatur, quæ prudentiæ nomine nonnullis interdum venit. Affirm, co diftinguitur à reliquis habitibus, speculativis puta, & ab arte, fi ro megalinor opponatur woimini, activum factivo; alioqui discrimen prudentiæ ab arte reliquis etjam verbis infinuatur, quia ars non est of ajabar naj naum, ut quidem eft Prudentia. Cum dicitur effe, habitus cum reda ratione, à fals & neutris habitibus discernitur. Objectum prudentiæ funt bona ac mala, honefta inhonefta, utilia noxia, publica privata, nos ipsos aliosque communione quadam nobis junctos spectantia ; ut officium Prudentiæ sit , de omnibus, quæ ad omnem pertinent vitam, recte consultare, ratiocinari, deliberare, decernere, & bona à malis discernere, ac de omnibus in vita vel fugiendis vel sequendis consilia agitare. Sed de objecto prudentiæ plenius est agendum.

IV. Objectum prudentiæ est bonum & malum; (a) intellige objectum materiale : nam formale eft verum; eft enim prudentia habitus intellectualis, at hic pro objecto formali habet verum. Itaque sic vellem distingui objectum prudentia; ut aliud fit materiale, quod eft morale, agibile, bonum; aliud formale, quod eft intellectuale, agibile, quatenus verum : arque hine paret, quo fensu à nonnullis dicatur (b) Prudentia virtus moralis , respectu scilicet objecti materialis , agibilis boni, at vero est intellectualis, respectu, tum subjecti, intelle-Aus feil, practici, tum objecti formalis, agibilis veri: unde intellectualis dicitur simpliciter, non moralis virtus. Verum autem illud, circa quod versatur Prudentia, non dicit conformitatem entis ad facultatem cognoscentem, sed congruentium cum appetitu recto: non enim hujus loci est veritas speculativa sed practica, quod vel inde manifestum est : quia objectum Prudentiæ, agibile, non eft neceffarium aut univerfale , cujus veritas eft speculativa & conformicas cum intellectu, sed eft contingens & singulare; cujus veritas est pra-Rica & conformitas cum appetitu recto: unde objectum, quod recto appetitui adaquatur, eft verum prudentia objectum, o fimul bonum agibile.

(s) Objectum materiale dici - prium eft. Bonum eft objectum

tur, quod pluribus commune commune prudentia, virtuti est ; formale, quod uni pro- intellectuali, & omnibusvirtu-

tibus moralibus: sed Verum est objectum proprium prudentiz, nec ulli competit virtutum moralium; unde hoc prudentiz objectum formale, illud materiale dicitur.

it.

VIS

m

te

ώv,

9a

·u-

ia,

m

0-

re,

re,

lia

li-

u-

ha-

æ;

uď

n:

73-

lis

c-

in-

um

en-

u-

b-

cr-

el-

ra-

2017

0

m

uti

tu- i

Objectum materiale vocatut, quod pluribus, seu Disciplinis, seu habitibus, est commune : Formale, quod fingulis est proprium, v.c. Homo est lubjectum materiale Theologia, Medicinz, Ethicz, & Phyficz, quia de homine omnes istæ agunt Disciplinæ, sed diverso modo, qui constituit in fingulis objectum formale : agit enim de homine Theologia, quatenus beari potest, aut damnari; Medicina quatenus fanitati restitui aut in ea conlervari potelt; Ethica, quatenus Virtutibus aut Vitiis affici potest; Physica, quatenus est Corpus Naturale. Sic & objedum materiale Prudentiæ eft bonum vel malum, quia hoc etiam est objectum Virtutum Moralium, quæ pariter circa utrumq; versantur; circa bonum, præcipiendo & faciendo; Circa malum, verando & vitando: Objectum formale Prudentia est verum, quia non veriatur circa bonum Prudentia, illud, ut bonum faciendo, sed ut verum apprehendendo ac judicando; cum enim sit habitus Intellectualis, non potest sub alia Ratione formali tenderein objectum, quam sub Ratione Veri; quamvis enim ad bonum & malum formale se fe extendat Prudentia, illud dijudicando, utrumque tamen dijudicat sub Ratione Veri.

(b) Prudentia virtus eft proprie Intellectualis, quia in Inteltectu tanquam subjecto residet, & ejus Actus funt, Intelligere ac Iudicare, Bonum & Malum : eadem tamen , interdum dicitur · Virtus Moralis, quia & quatenus se extendit Intelligendo & judicando ad mores, in quantumintelligit & judicat Bonum esle faciendum, malum fugiendum, unde mores oriuntur honesti. Itaque eft Prudentia Virtus Intellectualis subjective, & Moralis dici potest objective ac terminative.

V. Quomodo prudentia à scientia, intelligentia, & sapientia, distinguatur ex th. 8. dist. praced. & ipso arist. 6. Eth. Nicom. & 5. Eud. facile intelligi potest: nos potius, quomodo ab arte distinguatur, explicabimus: 1. Opera prudentiæ propter scipsa expetuntur; sunt enim honesta: at opera artis propter aliud: juste, fortiter, temperanter, ac liberaliter agere, propter se sunt expetenda, & ædificare domum, vestem consuere, &c. propter aliud expetuntur, ur, ut quis commode habitare & corpus suum obtegere possit. 2. Dissimilis est ratio erratorum, quæ in arte committuntur & quæ in prudentia: qui in arte peccat sponte sua, minus est reprehendendus; neque enim ille error imperitiæ argumentum est,

neque semper malitiæ: qui in arte vero peccat invitus, in majorem incurrit reprehensionem, quia peccat ex artis imperitia: ita statuarius, si volens & sciens aberret, censetur præstantior, quam si idem peccet invitus & ignorans. Contra se res habet in prudentia: hic error spontancus est gravior, quia malitiæ est indicium: at error invitus est levior, quia vel per inscitiam, vel per negligentiam, vel per animi quandam mollitiem, obrepsit.

VI. Quæri hic solet, an virtus Moralis possit esse sine prudentia, aut prudentia fine virtute morali ? Refp. 1. Virtus moralis semper sibi habet conjunctam prudentiam : & raviones funt. I. Quia prudentia causa est, sine qua virtus tanquam effechum elle non poteft. 2. Quia prudentia eft incitamentum ad virtutis studium. 3. Quia prudentia regula est & norma, quæ media licita in debitos fines ducite & 4. Quid multis est opus ? virtus moralis est habitus electivus ; ele-Aio est mediorum ad finem : at hæc à prudentia proficiscitur : ideoque & definitionem moralis virtutis ingreditur prudentia, tanquam id, quod à virture morali abesse nequit : definitur enim virtus moralis, habitus electivus in mediocritate consistens, prout viri prudentis prudentia definiverit. Ergo virtus moralis necessario sibi comirem Semper exigit prudentiam. 2. Prudentia semper secum requirit. virtutem moralem, quia prudentia habitus est practicus agibilium, versaturque circa bona & mala: & bona & mala, & agibilia, virtutis moralis objectum funt, quia circa bona verfatur, ea operando, circa mala, ea vitando, virtus moralis.

VII. Prudentie non una est divisio: nam dividitur in partes, (a) vel integrales, (quia sunt quasi membra prudentiæ totidem actus) non quod ad ipsius prudentiæ quasi compositionem, sed quod ad actuum illius persectionem requirantur, vel potentiales, quæ se habent ad virtutem, ut potentiæ ad animam, vel subjectivas (quia species subjiciuntur generi) quæ sub prudentia tanquam species continentur: partes prudentiæ integrales, vel sunt ejus, in quantum est habitus simpliciter cognoscitivus, vel in quantum applicat cognitionem ad opus: priori respectu ejus partes enumerari solent quinque, posteriori tres, in universum octo a memo

f

1

F

in

n-

ur n-

2-

T,

ni

11-

lis

it.

e-

m

r-

e-

i-

e-

c.

m

it .

i-&

r-

5.

r. æ

.

-

r-

15

-

ri

ria, quæ est cognitio præteritorum; intelligentia, quæ est notitia præsentium per controversionem intellectus ad sensibilia phantasmata (non enim hic habitus principiorum intelligitur) docilitas, cognitio hausta per alterius doctrinam; folertia accepta per propriam inventionem ; ratio,i. e. ratiocinatio, quæ hic fignificat unius ex alio illationem; providentia, quæ est ordinatio idoneorum mediorum ad finem; circumfectio, quæ est accurata consideratio circumftantiarum; cautio, quæ est provisio adversus impedimenta: partes potentiales pradentia funt, eubulia, que apra media ad agendum invenit; synesis, quæ de iis judicat secundum leges communes ; gnome, quæ de difficilioribus & lege aliqua non determinatis, secundum altiora rationis principia, non ex legis, severitate, sed ex æquitate judicium fert : Subjettive partes prudentia funt variæ : prudentia, vel fibi , vel alils consulit: illa privata, hæc publica est : illa mos simmor mira, ad feipfum & unum , hæc mes a'mus, ad alios & plures , refertur: extat hæc divisio 1.6. Eth. c.8, ad Nicom. Quæ refertur ad alios prudentia, est vel economica seu domestica, vel politica seu civilis. Politica seu civilis prudentia, vel eft universalis seu помо Эетий, quæ leges condit, & omnem describit atque ordtnat Remp. qua pacem, qua bellum, qua facra, qua profana; vel est particularis, wei ra rad snasa, quam nomine generis vulgo politicam simpliciter vocant, vel etiam cum circumscriptione politicam proprie dictam , quæ remp. secundum leges latas administrat. Vniversalem seu vouo Senz lui prudentiam Aristoteles vocat Architectonicam, 6. Eth. c. 8. ficut enim Architecti eft ædes mente designare, quid & quomodo in earum exstructione observari debeat, fabrorum autem est, sedulo exegui, quæ Architectus præscribit; sic is, qui Remp. ordinat, per prudentiam universalem & vopo Semelui, jura condit tam publica quam privata, ad quorum normam deinde Remp. per prudentiam particularem & politicam gubernat. Dicitur autem hæc particularis prudentia, politica proprie dicta, & ver' ¿ ¿ozli politica simpliciter, quia etsi majus quid sit, leges ferre, Remp. ordinare, quam cam admini-Atrare, administratio tamen maxime in sensus incurrit : a-Aiones enim singulares, quibus administratur Resp. magis

sub aspectum cadunt, quam consultationes universales de Rep. ordinanda aut legibus condendis. Arifloteles hanc particularem o proprie dictam politicam prudentiam, vocat prafticam, quia in medit feu actione administrandi Remp.versatur, ficut universalis illa & vous Denni Prudentia, in legibus condendis & Rep. ordinanda occupata, theoriæ instar sese habet. Prudentia particularis & politica proprie dicta est, vel fu-Admin, quæ, quid agendum fit, confultat, vel dinasini, quæ, quod actum eft, judicat : Et, utraque, vel belli eft , vel pacis illa militaris, hæc togata , vulgo dicitur. Prudentia Esabonas, Latinis consulens, ca vocat in deliberationem decernitque, qua funt ex ulu Reip. Prudentia dinasini, Latinis judicatrix, judicia prudenter exercet, & quo jure, quave injutia, quidlibet fic dictum aut factum, diligenter expedit : estque vel aneiche, seu exquistia, vel omeinne, seu equitati consentanea : illa fecundum legis rigorem judicat, hæc fecundum æquitatem : ad utramque neceffaria eft , & præceptorum , quæ hanc prudentiam ad mediocritatem redigunt, notitia certa, & fingularum caufarum, quæ judicandæ veniunt, cognitio exquilitiffima.

(a) Quotiescunque virtus omnis dividitur in trium generum partes, integrales, potentiales, subjectivas, ifta fic faris fumuntur improprie & abulive : nam partes integrales feu integrantes proprie conveniunt quantitati ; omnis autem virtus est qualitas, non quantitas: fed quemadmodum ad quantitatis integritatem requiruntur omnia membra & partes rei quanta, ita, ad integritatem cujuscunque virtutis, certi requiruntur adus, ex quibus tamen ipfa virtus non componitur, eft enim habitus simplex, sed qui requiruntur folummodo, ut virtus omnis fit quoad paries o-

mnes integrales ac completas. Partes potentiales proprie dicuntur de potentiis anima, huc autem transferuntur per metaphoram, scilicet, quemadmodum potentiz non funt ipla 4nima, funt autem aretissimo vinculo connexa cum anima, quia ab illa emanant ac fluunt; ita partes potentiales virtutis cujuscunque dicuntur, que non quidem funt ipla virtus, fed tamen arctiffime cum virtute conjunguntur, ut fine iis effe nequear , quemadmodum anima non potest effe fine potentiis fuis; partes fubjectiva, dicuntur species cujuscung; virtutis,quia omnis species subjicitur generi.

in

pe

rat

ran

ade

eun

19

gim

vet

ret

ad

tio

fec

im

cal

de

qu

A

dif

des

dif

fei

di

de

par-

adi-

tur,

on-

ha-

12,

cu:

instr

uc,

rix.

id-

vel illa

ta-

uæ

rta,

tie

tas.

di-

no-

inuia ita

cu-

ta-

on-

ne-

ma tiis

tur

uia

eri.

u-

VIII. Prudentiæ opponitur Imprudentia, qua voce non intelligimus, generalem illam ignorantium, quæ in omni reperitur viro; non enim ullum est vitium, quod non careat ratione dirigente, ideoque quod non proficifcatur exignorantia atque imprudentia:omnis enim peccans,eft ignorans atque adeo imprudens: ficut contra,omnis bonus est prudens : impossibile eum, qui non fit bonus, effe prudentem, funt verba Arift. 1. 6. Eth. c. 10.00 l. 3. Eth. c. omnis peccans eft ignorans : fed vero intellieimus per imprudentiam , vitium quoddam peculiare er definium fuis limitibus, quod tum apparet ac cernitur, cum ratio movetur alio modo, quam ad agendum movet prudentia : ratio, fc. recta, quam fequitur prudentia, virum prudentem movet ad agendum, consultatione, judicio, sententia, electione, cautione, circumspectione, cæterisque modis statim recensitis : fed ratio prava imprudentem movet hominem & in actum impellit contrario modo, fine deliberatione, consultatione. cautione, circumfpectione, &c. ut totidem fint partes imprudentiæ quot recensuimus effe prudentiæ thefi praced. quas qui diffinctis nominibus velit videre explicatas, adeat Thom. Aquin. 2. 2. Jum. Theol. quaft 55. 0 i bidem Commentat,

# DECIMASEXTA

. .

### VIRTUTE MORALI IN GEN,

### THESIS I:

GEneralem Virtut is definitionem propositimus, Disp. 14.th.
3. divisionem in intellectualem & moralem, th. 5. ejuschem
disp. & 6. expositimus. De intellectualibus singulis, ejuschem disp. thesibus reliquis actum fuit, ac speciatim de prudentia
disp. 15. Nunc ordo exigit, ut de Morali virtute non nihil disferamus. Ejus primum ob oculos ponemus definitionem, mox
divisionem, inde transituri ad alia, quæ ad generalem
virtutis

virtutis moralis explicationem faciunt : in definitione, mote folito, genus five materiam metaphylicam, & differentiam

five formam metaphylicam, examinaturi.

I I. Virtuis Moralis definitio extat apud Ariffotelem, 1.2. Eth. c.6. Eft, बहुंड क्लुकाव्याकारामां दे प्रक्रिया है उसे, नमें क्लूडे मेमब्रेट केंद्र Talin xoza naj at a'v perino ocious, habitus præelectivus con fiftent in mediocritate quoad nos , definita per rationem & prout prudens definierit. Genus ab Ariff ponitur &u, habitus: atque hoc effe genus virtutis moralis fic probat Philofophus 1.2. Eth. cap. 5. per fyllogismum disjunctum. Virtus aut est mes , aut duis pus, aut itie. Sed neque est ma sos, neque duiaius. Ergo ifit, Quid per mal intelligat Philosophus, fatis eft notum, fcilicet affectum, quo commovemur, ut eff cupiditas, ira, &c. de quibus in difp. ante babitis fuit actum : duajus eft potentia naturalis, qua naturaliter aliquid agere possumus vel pati: igis habitus, est qualitas adventitia ad bene vel maleac cum facilitate operandum. Aristotelis ergo fyllogismum sie instruimus. Quodcunque est in animo, vel est affectus, vel potentia, vel habitus. At virtus est in anima. Ergo. Non est autem affectus, non potentia. Ergo habitus. Si dicas, in Maiere non effe sufficientem enumerationem : dantur enim O da 96rest, dispositiones, in anima. Resp. Dispositiones sub habitu comprehenduntur, quia ab iis reipsa non differunt : nec enim colligi possunt habitus, nisi variæ dispositiones antecedant, quæ totum illud spatium quasi obtinent, quod intet potentias naturales & habitus quafi interjectum eft. Si dica, in animo queque est actio. Resp. Actio non est in animo sed ab anima: & quando actio immanes dicitur manere in animo, in qualitatem abit, & qualitas est mentis atque animi: atque ctiamfi ut actio maneret in anima, hue non faceret, quia virtus qualitas eft : Sed videamus Minorem. Virtutes Morales, non effe mai 3m, probat Philosophus loc. cit. 4. rationibus. 1. A perturbationibus, nec boni dicimur nec mali. A virtutibus & vitiis, contra. Ergo, Prob.antecedens pars Majoris. Quia affectus funt a'fla voest : nemo enim bonus dicitur aut malus, quia metuit,læratur, sperat, &c. sed quia his utitur affectibus, bene vel male, nimium vel parum, recte vel petperam, fecundum aut contra rationis dictamen. 2. Proptet

8

I

t

1

ti

n

m

n

de

a

to

a

01

tu

111

111

ri

20

ef

lo

&

tio

ac

ote

iam

1.2.

-196

fens

dens :

effe

. 5.

who

Ett.

fci-

årc.

cn-

vel

cac

n fic

vel

eft

Ma-

bitt

ce

nter

CAS.

d ab

mo.

que

VII-

ales,

bus

Quia

maffe-

ro-

ptet

pteraffectus, nec laudamur, nec vituperamur : nec enim laudatur aut vituperatur, qui simpliciter timet & irafcieur. &c. sed qui certa id facit ratione, & modo vel moderatiori vel immoderatiori. At propter virtures & vitia moralia laudamur aut vituperamur. Ergo. 3. Irascimur & metuimurs atque perturbamur plerumque absque consultatione & delectu. At virtutes & vitia funt femper in megapioias ex confultatione & delectu. Ergo. 4. Affectibus movemur. fen dicimur wiedy. At virtutibus & vitiis non movemur, sed afficimur , feu dicimur daxeiday . Ergo. Virtutes morales non effe Juniques, ibidem probat Philosophus, 1. A potentiis nec boni dicimur nec mali simpliciter. At à virtutibus & viriis, contra. 2. Ob potentias nec laudamur nec vituperamur. At ob virtutes & vitia, contra. 3. Potentiæ à natura infunt, tanquam à causa emanativa. At virtutes & vitianon item. Hinc fic concludit cap. 5. cit. l. 2. Eth. Quod fi nec affectus fint virtutes, nec potentia, relinquitur ut ea fint babitw. Multa quidem hic objici possunt, sed quæ libenter pro materia opponentibus & conflicturis relinquimus.

III. Virtus moralis est habitus. Sed qualis? præelectivus, in mediocritate consistens, oc. Quæ verba differentiam proponunt. Præelectivus, quia per actiones proæreticas, i. e. cum deliberatione institutas, acquiritur virtus, & acquisita actiones similiter aggaplinas seu ex deliberatione institutas edit. Hæc vox virtutes morales discernit à potentiis & adionibus naturalibus, à corpotum habitibus, fi fint, ab iis omnibus, quæ sunt temeraria, fortuita, coacta. Porro, virtus eft habitus præelectivus, confifens in mediocritate, & c. Forma, sc. metaphy sica. virtutis est mediocritas, ut alii loquuntur, medieras, vel etiam, medium. Medium non est unius generis. Eft Medium participationis, comprehensionis, locationis, negationis. Medium participationis eft, quod particeps utriulque est extremi : fic tepor est medium participationis inter calorem & frigus : Medium comprehensionis est, quod medium est inter continens & contentum : fic 8. est medium inter 4. & 12. quia & continet 4. & continetur à 12. Medium locationis eft, quod medio loco eft fitum, unde & medium funs ac positionis dicitur : sic aer est medius inter exlum & ter-

tam:

ram : Medium negationis, quod neutrius extremorum, intet ouz interjacet, est particeps, sic Angelus est medium inter calorem & frigus. Virtus moralis non est medium participationis respectu extremorum; neque enim ex vitiis seu peccatis commiscetur aut contemperatur, ut ex frigore & calore tepor : Non est medium comprehensionis ; nam nec defectum continet virtus, nec ab excessu continetur : Non est medium locationis, quippe non interponitur per intervalla æqualia locorum inter duo vitia, & propius sæpe adunum extremum accedit quam ad alterum, ut Liberalitas propius acccedit ad prodigalitatem quam ad avaritiam : I. taque eft Virtus medium negationis; quando enim, neque nimium eft, neque parum in affectibus actionibulque humanis , jam tum virtus eft : Virtus itaque moralis , negat defectum, aufert id quod superest, addit id quod deeft. Et hac mediocritas affectuum, or actionum, eft formaliter virtus seu forma, sc. Logica, i.e. ratio essentia, virtutis moralis, Dari vero mediocritatem affectuum o actionum, inde eft manifestum, quia datur in iis excessus & defectus, plus & minus : ergo etiam datur medium : nam quod dividi poteft in plus & minus, id etiam admittit æquale : At humanæ actiones & affectus poffunt in plus & minus; ut vel nimis exerceantur vel minus quam par eft. Ergo.

I V. Dicitur in definitione, virtus moralis consisterein mediocritate, qua est quo ad nos, id est, ad nos relata: quo si gnisicatur, qualis sit mediocritas, & quale medium, in quo consistat virtus: hoc ut intelligatur, distingui debet, ut solet, medium, in medium rei & rationis. (a) Medium rei est, quod æqualiter interjacet inter duo extrema absque ullo respectu ad excessum & desectus. Medium rationis est, quod respectu personarum & circumstantiarum à ratione determinatum, nec excedit modum, nec ab eo deficit: vocatur medium respectu nossri, medium quoad nos, medium ad nos relatum. Virtus, excepta justicia commutante, constat in medio, non rei, sed rationis, I. quia non semper æqualiter recedit ab utroque extremo, sed aliquando propius ad desectum aut vitium in desectu, aliquando propius ad excessum aut vitium in desectu, aliquando propius ad audaciam, que

est excessus, quam ad timorem, qui est desectus, accedit: contra temperantia proprius accedit ad avaidata desectum, quam ad intemperantiam, excessum. 2. Quia virtus debet esse ad nos relata, & nostra actioni; & nostris personis esse accommodata. Ergo etiam consistit in mediocritate quoad nos. Temperantia, v.c. est virtus quæ nimium & parum circa cibum moderatur: medium hic quoad personas diversas diversum est: nam quod Perro est nimium, id Pauloseu alteri homini voraciori erit medium: sie major exigitur liberalitas in Principe, quam in privato: quod privatus dat, idem si Princeps dederit, parum erit: & privatus liberalis dici poterit, Princeps non item. Itaque bene dicitur virtus; esse mediocritas ad nos relata, spectata quoad personas & alias circumstantias.

(a) Medium Rei est, V. G.in linea illud punctum quod æqualiter distat ab urroq; puncto extremo, estque unicum tantum; Medium Rationis est Punctum quodlibet in medio lineæ situm, sed quod non distat æqualiter ab utroque extremo puncto; hoc

tet

ter

tio-

ca-

ore

um

me-

Illa

u-

itas

I-

que

hu-

gat

Et

rtus

alis.

ma-

mi-

A in

tio-

xer-

rein

ofi.

quo

tio-

eft,

ullo

ruod

eter-

atur

rela-

n rei,

tro-

It VI-

tium

quæ

cft

punctum, quia non est unum sed multiplex, imo totuplex, quotuplex à Ratione assignari potest, interduo extrema puncta non male dicitur Medium Rationis. Hae applicati solent & debent Analogice ad Virtutes.

V. Mediocritas in virtute debet esse desinita ratione; sc. recta, it ut norma, regula, amussis, libella, & quasi decempeda mediocritatis in virtute sitratio, sc. recta, quæ sola demonstrat, quid medio sit situm loco, quid hæreat in extremis, quid ad utrumque Virtutis latus dessectat. Rationem hic intelligimus rectam, id est, legem Dei naturalem, ac jus naturæ cordibus uniuscujusque inscriptum.

VI. Denique additur in definitione, prout prudens definiverit. Quo significavit Philosophus, rationem esse adhibendam viti prudentis ad definiendam aut præscribendam mediocritatem in virtute: cum enim maxima sese offerat omnibus in rebus varietas, in quarum multitudine facile est, ut alicujus ratio vacillet, sristoteles hic desiderat rationem viti prudentis, i. e. rationem prudentia munitam, cujus judicio omnis varietas ista subjicienda est, & subjectoda, ac dijudicanda: neque tamen viri prudentis in individuo, aut Socatis, aut suum, aut alicujus singularis homiais judicium, intelligi

intelligi voluit Philosophus, sed, per judicium viri prudenti. intelligit jadicium rette rationis in genere, five in hoc aut quocunque tandem inveniatur:nam virorum prudentium in individuo, Platonis pura, aut Aristotelis, aut Ciceronis, aut Senecæ, judicium non semper datur, & poffunt errare ac diffentire inter fe. Itaque intelligitur per judicium viri prudentis, recta ratio, in quocunque tandem & quocunque extirit, tempore. Dicet quis, in bac definitione virtutis moralis committi infignem tautologiam, quippe idem ter dicitur : quod fc. virtus fit fita in proæreft , & definita per rationem , o judicio viri prudentis. Proæresis , ratio , judicium prudentis , idem sunt. Resp. nullo modo idem dici ter. Data proæresi non statim datur recta ratio, cum & vitiorum fit proærefis: & data recta ratione, non statim datur judicium viri prudentis: nam datur ratio Эгоритий & жоштий, quæ non eft prudentiæ : talis enim tantum eft कल्यमारले.

VII. Post explicatam virtutis moralis definitionem, antequam ad ejus accedamus divisionem, Quodnam ejus fit subjedum & que cause, inquirendum est prius. De subjecto Virtutis moralis anceps eft, & multum olim atque etiamnum agitata, quæstio. Duæ vero sunt litigantium sententiæ: Quidam in voluntate, alii in appetitu hominis sensitivo, cam locant : nisi placeat addere pro terria litigantium parte 4quinatem, qui virtutum moralium quasdam in voluntate, o alias in appetitu fenfitivo, constituit. Nos in appetitu hominis fenfitivo virtutem moralem tanquam in fede ac subjecto collocamus, quam fententiam late propugnat Picolomineus in gradu 4. Philos. sue moralis , c. 7. & aliquot sequentibus. Nos has proferimus rationes. 1. Potentia, quæ fuanatura repugnat rationi, eger habitu, quo subjiciatur rationi. Sed appetitus sensitivus natura repugnat rationi, Ergo. Minorem demonftrat Arifloteles I. Eth.c. 1 3. & ipfa comprobat eam experientia. Major facile probatur : quamdiu aliquo potentia rationi non subest, non potest dici talis homo virtute præditus: ut quis ergo fit præditus virtute, oportet omnes potentias subjicere rationi. At nulla potentia magis repugnat rationi quam fensitivus appetitus. Ergo vel imprimis debet subjici rationi. At non subjicitur rationi nifi per virtutem,

ut

n

ut

ac

1-

10

0-

od

li-

6 ,

efi

S:

1-

f

n-

6-

to

n.

1

m

4-

in

n-

0-

4-

05

u-

i.

K-

ia linact

1,

æ

one obedire facit appetitum fensitivum. Ergo in appetitut fenlitivo eft virtus. 2. In co eft virtus, in quo funt medium & extrema, quia virtus nihil eft aliud quam medium inter extrema. Sed medium & extrema funt in appetitut fensitivo : medium enim nihil est aliud quam mediocritas affectuum : & ipfe affectus funt extrema cum funt inordinati. At affectus funt in appetitu fensitivo. Ergo &c. 3. Quod nunquam repugnat rationi, seu rectæ seu erroneæ, id non eft fedes virtutum aut carum fubjectum, quia virtue tis officium est reddere facultatem obedientem rationi. At voluntas nunquam repugnat rationi: nisi forte ratio repugnet fibi ipli, quod fit quamdiu non funt expensæ fatis omnes circumstantiæ objecti & actionis &c. 4. Habitus funt qualitates, quarum vi atque efficacia animi affectus bene fese habent vel male : male quidem, cum plus nimio intenduntur aut remittuntur : bene, cum ad mediocritatem tediguntur. Sed affectus illi in animo, qui nunc plus nimio intenduntur, nune plus nimio remittuntur, nune ad mediocritatem rediguntur, funt in appetitu fensitivo. Erto & habitus, quorum vi & efficacia lefe affectus animi habent bene vel male, funt in appetitu sensitivo : at habitus; quibus fele affectus animi habent bene, funt virtutes. Ergo virtutes funt in appetitu fensitivo. 5. Ubi funt vitia, ibi quoque funt virtutes. Sed vitia funt in appetitu fenfitivo; in irascibili puta & concupiscibili. Ergo & ibi sunt virtutes : Minor probatur, quia tum peccatur, cum quis nimium irafcitur, nimium timet, nimium lætatur, nimium amat, &c. Major vera eft, quia contraria versantur circa idem subjectum, non numero, sed genere ac specie. Atque bæc argumenta sententiam nostram probant : adversa argumenta in conflictu folvemus. De causis virtutum agemus Difp. feq.

recommendation and in section desired and an arrangement

### DECIMA-SEPTIMA.

DI

### VIRTUTIS MORALIS CAUSIS.

#### THESIS I.

Virtue is moralis definitionem, ejulque partes, genus & differentiam, atque subjectum, exposuit Disputatio præcedens; nunc in causa efficientis inquiremus, quibus ea acquiritur: atque, de iis primum videbimus, que non sint, mox

te

n

d

fp

at

na

na

de

ra,

Na

(

for

ma

Erg

(

do

COD

Ma

ai,

tec

que fint. fecuti vestigia Magni Aristotelis.

1 I. 6. 1. Cum Arift. l. 2. Eth. c. 1. fatuimus, Virtutes morales pro çaufa efficiente non habere naturam; seu quod codem redit . Virtutes non effe nobis insitas à natura. Sensus eff, Quod natura non sit ita causa virtutis, ut nobis virtutis moralis babitum implantet atque ingeneret, quemadmodum natura eff causa potentiarum naturalium, quæ à natura tanquam à principiofluunt, ingenerantur, & cum natura simul exsistunt:hoc sensu nulla virtus moralis naturalis est. Barbari dicunt ; non eft naturalis (a) effective, quia immediate à natura non efficitur, non (b) conflitutive, quia naturam non conflituit, hoc enim faciunt fola materia & forma, non (c) consecutive, quia nec constitutam proxime seguitur, ut propria 4. modo, nec (d) propagative, quia nec cum natura propagatur; quia probi parentes gignunt sæpe liberos improbos; eft tamen naturalis subjective, quia in natura eft, anima scilicet, aut in ejus aliqua potentia naturali, tanquam Subjecto: sed nos Arift. sententiam ejus verbis propositam ejus quoque rationibus muniamus; I. Naturalia non pol-Sunt mutari: nemo quippe potest afluefacere lapidem,ut fe; ratur furfum, aut ignem, ut feratur deorfum. Virtus autem mutari potest:nam, & bonos in malos &malos in bonos mi tari, videmus. 2. Quicquid à natura & est & inest tanquama causa proxima, ejus potentiæ sunt in nobis priores quamactiones, si non tempore, faltem natura : patet id in sensibus aliifye facultatibus, à natura, tanquam à caufa, promananti-

bus: prior quippe est potentia videndi quam ipsum videre. Accontra fele res habet in virtute : ibi enim prior est actio quam ipfa virtus, scilicet actio, qua ipfa moralis virtus gigoitur : nemo dicitur fortis aut justus, nisi qui ante fortitudinem aut juftitiam multis actionibus fibi acquifiverir, ut à caula proxima. 3. Si virrutes morales effent à natura, nullis effet opus legibus in Rep. nam cui bono conderentur leges, si virtutes, quæ legibus præscribuntur, unusquisque naturaliter possidet fibi insitas? 4. Quæ ab iisdem causis producuntur & corrumpuntur, ca non funt à natura ut à caula: natura enim per diversas causas rem generat candemque corrumpit, quod ex Phylicis notum est: at virtutes eifdem causis generantur & corrumpuntur : puta, actionibus. Sed enim hæc quarta Ariffotelis ratio multis non videtur folida : Nam eædem funt caufæ virtutum generantes & corrumpentes, in genere, scilicet, actiones; sed non in specie: nam actiones bonæ & moderatæ virtutem generant; artales non corrumpunt virtutem, fed vero cam destruunt malæ & inordinatæ actiones.

(a) Potentiæ naturales funt à natura effective & immediate, quia emanant à formis quæ funt natura; Virtus Moralis non quidem emanat immediate à natura; ab ea tamen efficitur mediantibus actionibus Potentiarum Naturalium.

S.

Fe-

c-

ac-

XOL

utes

cm

ft,

ba-

eft

n à

xfi-

di-

ura

uit,

ישרו,

4.

11;

os;

ma

am

am

of-

fe-

em

nh.

mà

bus

nti-

bus

(b) Naturam conflituum folæ partes effentiales, materia & forma: fed Virtus Moralis nec materia est nec forma hominis: Ergo non est ipsi naturalis constitutive.

(e) Proprietates quatto modo dicuntur subjectis naturales consecutive, quia, quamvis nec Materia nec Forma sint subjecti, utramque tamen Immediate consequentur, i.e. iis, positis ponuntur: sed Virtus Moralis non statim ponitur posito homine, nam postquam diu exstitit homo, multis demum Actionibus acquiritur.

(a) Illud dicitur propagative Naturale, quod Naturali generatione transfertur in posteros: ita pauperes Parentes gignunt pauperes liberos, & Homo peccator gignit homines peccatores: unde peccatum originis vulgo dicitur peccatum Naturale, quia Naturali generatione ab Adamo in omnes posteros fuit propagatum: non sic propagatur Virtus Moralis; neque enim Pater fortis aut temperans semper gignit Filium fortem aut temperante, nam sæpe Heroum filii Noxa.

III. Recensuimus rationes Philosophi, quibus probat,

Virtutes non effe à natura, i. c. natura infitas aut innatas : (a) non funt tamen raed ovor, (b) præter naturam, ut loquitur Phil textu alleg. Etfi enim virtutes non fluant à natura, funt tamen in nobis igniculi ac semina ac primordia virtutum naturaliter insita, ratione quorum non licet dicere, virtues effe præter naturam. Quæ res, ut intelligatur, paulo pluribus explicari debet: Sunt quædam, ut theoretica, ita practica quoque ac moralia principia, v. c. Deum effe colendum, Parentes effe honorandos, Unicuique fuum effe tribuendum, Quod tibi non vis fieri id alteri ne feceris; coc. Horum principiorum moralium naturalis quædam cognitio omnibus hominibus ineft à natura, non quod statim homines, cum nascuntur, istorum principiorum veritatem apprehendant ac judicent, nam nihil, cum eduntur in lucem infantes, apprehendunt, multo minus judicant, sed quod, ubi ad rationis usum pervenerint, absque ullo ratiocinio iis affentiantur : ita finguli scimus, ex nobis ac naturali intellectus lumine, ese amplettendam viriuiem, effe fugiendum vitium, &c. Atque ex hisce principiis veluti ex seminibus & fontibus subnascitur virtus moralis, frequenti bonorum actuum ex hisce principiis secundum rectam rationem deductione: quemadmodum enim in naturalibus gignitur scientia, deducendo conclusiones ex principiis theoreticis, ita & in moralibus gignitur virtus deducendo frequentes actus bonos ex principiis practicis : ha noticiæ practicæ communium principiorum practicofum omnium hominum cordibus infitæ, funt veluti quædam radices, adumbrationes, inchoationes, fundamenta, propenfiones naturales, & (qua tandem utemur voce ?) facilitates quædam ad ingenerandam virtutem : quo fenfu poffee did virtus esse aliquo modo à natura tanquam à causa remon, non tanquam à proxima: nempe, propter hanc cognitionen principiorum practicorum, hominibus omnibus & fingulis innatam, poteft dici virtus moralis effe innata, aut insitain natura, tanquam in femine, in radice, in stirpe. Scholafia hoc lic efferunt fuis terminis. Virtus est à natura inchoaire, non à natura perfective : sic enim est ab actibus , quod postes probabimus : Itaque, quando Arift. ait 1.6. Eth. Nicom, lin gulis hominibus inesse mores natura, & omnes homines

d

ru

ci

gi

m

pr

tu

qu

20

mi

inf

rat

tes

Ter

gu

que

bili

in

hocaccepisse natura, ut quadantenus sortes, justi, temperantes, e.e. existant, intelligendus est Philosophus hoc sensus, ut voluerit, virtutum semina ac primordia inesse à natura, quia ista principia prima practica insint à natura; quo sensu, non sunt præter naturam; Quod erat demonstrandum.

(a) Accurate debent discerni hec quatuor, à natura, præter naturam, contra naturam, & supra naturam esse. Natura diciturefle, id quod naturam habet pro caula proxima, à qua fluit; fic omnes potentiz naturales funt à natura . & virtus nulla eft à natura : præter naturam elle dicitur, id, quod naturam quidem subjecti non destruit, sed ad cam superaccedit aliunde ab alia caufa fecunda, fic ut illa aut parum aut nihil adjumenti conferat; quemadmodum in Physieis, motus ignis elementaris, quo à motu cœlorum circum agitatur & verfusterram, locum mixtionis, detruditur, est igni præter naturam, ad illum enim motum nil confert ignis; fic virtutes non funt præter naturam, quia, cum virtutes acquiruntur actionibus, natura aliquid ad earum productionem confert, nimirum principia practica,& notiones communes boni & mali inficas, ex quarum cultura per rationem redam instituta virtutes nascuntur, hoc sensu dicun-

11

nt

m

es

us

0-

Se.

fie-

m

12-

ım

11-

lto

ic-

ci-

en-

rin-

no-

-חנו

i in

CX

de-

hæ

um,

1 18-

DCH.

ates

dict

Ota,

nem

zulis

ain

affici

airt,

ffes

fin

incs

hoc

tur virtutes effe fecundum naturam : contra naturam eft id, quod naturam deftruit, etfi in illa producatur, ut productioni ipfa repugnet fic contra naturam aque eft,ut calefiat : fupra naturam dicitur, id, quod superat ordinem & vires rei creata ac caufarum fecundarum, & ad cujus productionem ipfa nihil conferunt; qualia funt miracula, & quali modo producuntur habitus infusi, ut fides, donum linguarum in Apostolis, &c. virtutes quoque nec contra nec supra naturam funt hominis.

(b) Præter naturam dicitur, quod naturam quidem non deftruit (hoc etiam vocatur Contra Naturam) fed quod ad Naturam fuperaccedit, fic ut ipfa nihil adjumenti conferat: ergo Virtus utcunque non fit à Natura, tanquam à Caufa proxima, non tamen est præter Naturam, quia Natura in Virtutis productione multum adjumenti confert, nec est contra Naturam, quia Naturam hominis non destruit.

IV. §. 2. Virtuis moralis causa proxima efficiens non est Temperamentum. Si ad experientiam provoces, & dicas, sanguineæ constitutionis homines plerumque esse hilares atque ingeniosos, melancholicos contra tristes ac motosos, biliosos vehementes & iracundos, &c. & nos experientiam in contrarium adducimus; ea enim nos docet, in hominis esse potestate, ut contra naturalem sui corporis inclinationem ac temperiem alio sese inclinet, ut virtutem amplectatur eam, ad quam ejus temperamentum non ducit, ut virtum extinguat illud, ad quod ex temperamento propendet: quod confirmat exemplum Socratis, qui intemperans, libidinosus, & pessimi exempli homo extitisset, vi temperamenti, nisi illud per Philosophiam correxisset: unde inquiebat, Natura quidem talem me genuit, sed cam Philosophia immutavi: potest tamen temperamentum dici causa remota, adjuvans, ministra, ut natura: sed nos primam ac prin-

cipalem quærimus.

V. §. 3. Dostrina seu institutio non est causa principalis ac proxima Virtutio moralis. Quod probate est facillimum. Videmus enim permultos, qui Ethicæ & virtutum præcepta optime callent, nullas tamen, vel exercere, vel possidere, virtutes; & certe, non semper ad institutionem atque instituctionem factam sequentur aut exsistunt Virtutes, sed nonulli ea ipsa dostrina redduntur deteriores; non quidem dostrinæ sed sui ipsorum vitio: fatemur tamen dostrinam atque instructionem, etsi non sint causa principalis ac proxima Virtutis moralis, multum tamen ad eam conferre, tum producendam, tum conservandam, tum confirmandam. Scholassici; qui omnia amant efferre suis terminis, dicunt, Virtutem moralem esse à dostrina sive institutione, excitative exprovocative, quia per eam excitatur & provocatur virtus.

VI. §. 4. Conversatio non est causa principalis ac proxima virtutis moralis: quia etsi quis perpetuo conversetur interoptimos, ac quotidiana virtutum exempla ob oculos habeat, ficri porest nihilominus, ut ipse pessimus exsistat, nullaque virtute vitam suam exornet: multum tamen ad virtutem procreandam & conservandam conversatio quoque con-

tulerit.

VII. §. 5. Educatio & assuesatio ad virtutem sacia à parentibus, non est causa principalis & proxima efficiens l'irutiu moralis: nam ficri potest, ut quibus educatus & diutissime assuesatius rebus bonis, consuctudinem bene agendi quidem contraxerit, sed contraxerit invitus, coactus, ac repugnante natura: unde & facile 70 bene agere dediscit ac relinquit; 0-

lc-

vilet:

bi -

ra-

hia

in-

de Vi-

Dta

rc,

ruulli

tri-

ue

ma

roola-

u-

0

m4

10-

at,

uc.

em

on-

04-

utik

mc

ui-

u-

re-

iit;

linquit; talis educatio atque assuratio ad virtutem per vim & minas sacta, repugnante naturæ genio, virtutem non gignit. Maxima tamen est hic educationis & adsuesactionis esticacia; ut, si causa procreans non sit principalis ac proxima virturis, præ omnibus tamen aliis causis minus principalibus proxime ad eam accedat.

VIII. S. 6. Virtutis moralis causa efficiens proxima ac principalis est, Exercitatio fontanea atque libera, non invite susceptd. Per exercitationem, intelligimus cum Philosopho, actionum bonarum & honeftarum frequens exercitium. Actiones itaque bone, i. e. juxta prascriptum recta rationis instituta, sunt sola causa procreans, principalis, propria, proxima, virtutis moralis: præter Deum scilicet; cujus concursum hic, uti in omnibus, includimus. Actiones hæ bona & honeftæ, virtutis moralis causæ procreantes, sunt actiones imperatæ, sed ab elicitis, recto rationis judicio & bona electione, profectæ: Nam, ab intellectus recto judicio & voluntatis honesta electione, omnis bonitas derivatur in actiones illas, quibus procteatur virtus ac conservatur. Per has actiones produci virtutem moralem variis rationibus probat Arift. Eth. ad Nicom. 1. 2. c. 1. quæ ibi videri poffunt. Nos duas tantum proferemus. 1. eft. Legislatoribus hoc tantum est propositum, ut cives suos reddant bonos. Sed non possunt cos reddere bonds , nisi actionibus bonis identidem & sæpius frequentatis. Ergo actiones bonæ, frequenter exercitæ, faciunt cives bonos. Ergo actiones bonæ generant virtutem : nam fine virtute nemo est bonus. 2. est. Virtus gigni debet ex causis omnino contrariis, à quibus corrumpitur. Sed corrumpitur actionibus improbis & malis. Ergo gignitur aationibus bonis & probis.

IX. Quæri hic solet, An virtus moralis posit comparari unica astione? Negamus posse, & probamus. Omnis habitus
producitur eatenus ab actu, quatenus passiva potentia ab
aliquo principio activo movetur, nec tantum quatenus movetur, sed quatenus superatur atque subigitur. Sed in virtutis, quæ est habitus, generatione, activum principium est
ratio, potentia passiva est appetitus. Atqui appetitus non
potest unica actione superari ac subigi à ratione. Ergo non

potest

potest virtus generari atque introduci unica actione. Atque hæ ratio firma est: nam virtus consistit in eo, ut appetitus & affectus subjugentur rationi. At non possunt subjugari

fimul & femel, i. e. unico actu. Ergo, &c.

X. Nova hic exoritur quæstio. An virtus, cum non positicomparari unico assu, ita comparetur pluribus, ut aque ex omnibus essiciatur, an vero g neretur virtus ex unico aliquo assu atque illo ultimo? Ad hanc quæstionem sic respondemus. Primus actus, &, qui sequuntur primum omnes & singuli, aliquid conferunt ad virtutem procreandam. & aliquem pruducunt gradum virtutis, ipsam tamen virtutem proprie producit ultimus assus actus, qui ultimum præcedunt, aliquid conferunt ad virtutis procreationem, quia disponunt animum, eumque præparant ad bene agendum, attamen habitum, aut virtutem ipsam non introducunt, quia non issam dant sacilitatem, quæ ab habituaut virtute est.

XI. Quæri etiam hic solet, An actiones, virtuem antecedenies, specie disferant ab actionibus, virtuem sequentibus.

(a) Nos negamus, & probamus. Quæ tantum disferunt gradu, non disferunt specie. At actiones virtutem antecedentes tantum disferunt gradu ab actionibus virtutem conseque atibus. Ergo non disferunt specie. Prob. min. Actiones
consequentes nihil plus habent, quam firmitatem, & constantiam, ac facilitatem in agendo, quæ firmitas, & constantia, & facilitas non reperitur in actionibus virtutem antecedentibus. At illa firmitas, constantia, & facilitas, tantum
sunt gradus actionum & modi earum. (b) Ergo non disferunt
issactiones inter se specie. Quod erat demonstrandum.

(a) Causa & effectum differunt specie: actiones virtutem antecedentes sunt causa virtutis, & eam consequentes sunt effecta virtuis: ergo actiones virtutem antecedentes & consequentes different specie: si specie, ergo non gradu, quod dicet responsso. Actiones virtutem antecedentes & consequentes speciari possunt, vel in genere natura, vel in genere moris: si speciari possunt, vel in genere moris: si speciari possunt su presentationes per consequentes speciari possunt, vel in genere moris: si speciari possunt su presentationes per consequentes speciari possunt su presentationes per consequentes speciari possunt su presentationes per consequentes de per consequentes su presentationes per consequentes su presentationes per consequentes de per consequentes su presentationes per consequentes de per consequentes per consequentes su presentationes per consequentes per

chentur priori modo, habent se ut causa & essedum, & disserunt revera specie & non gradu; si considerentur secudo modo, disferunt gradu non specie, quia in utrisque est conformitas cum recha ratione, in qua consistir bonitas; utrazque enim bona sunt; disserunt tamen aliquo modo; quod scil. bonitas & cum reca ratione conformitas actionum virtutem antécedentium sit infirmior,

mior, inflabilior, inconstantier ; fed actionum virtutem confequentium fit firmior , ftabilior constantior, quia hæ funt producte à potentiis fois que nunc funt affecta habitibus virtutum moralium, illz non item: sed omnis habitus existens in potentiis earum , actiones reddit firmas, stabiles, constantes, faciles , ideoque actionum poferiorum bonitas perfectior gradu, differunt.

e

15

ri ·

3it

us .

llo

a -.

id

11-

0int

en

n

2-

16. 2-

1-C-

es

n-

n-

n-

m

nt

fe

nt

ſi if-

in.

e-

0-

ut;

0 1 12

m

n-

17

eft, quam priorum.

(b) Actiones Virtutem antecedentes, & illam consequentes . fi fpectentur in genere Natura, poffunt differre fpecie; at fi fpectentur in genere moris, i. e prout funt congrue rede Rationi, & bonz moraliter, non differunt specie, sed tantum gradu, quemadmodum remissus & intenfus non specie, verum folo

#### DISPYTATION VM PRACTICARYM

DECIMA-OCTAVA,

### VIRTUTIS MORALIS INCREMEN-TO, DECREMENTO, OPPOSITO.

#### THESIS I.

Ausas efficientes Virtutis Moralis exposuit Disputatio pracedens, hac, ejus jam per causas efficientes productæ incrementum seu conservationem, & decrementum seu corruptionem, & oppositum, vitium puta, enucleabimus.

II. Incrementum proprie ac decrementum, quo res vel crescupt vel decrescunt, cadunt in quantitatem: est enim quantitatis, crescere ac decrescere: sunt tamen ista vocabula incrementi ac decrementi translata ad res non quantas, quibus incrementum ad scribitur, cum augentur aut intenduntur, decrementum, cum minuuntur ac remittuntur. Ita calori, ita frigori : ita qualitati in genere adscribitur incre. mentum & decrementum, cum iis gradus quidam adduntur vel ab iis auferuntur. Et hoc fensu quæritur, Anin Virtutem moralem cadat incrementum O' decrementum ? feu, an Virtus Moralis augeri posit ac minui, non extensive, per partes, ut quantitas, sed intensive, per gradus, ut qualitas: i. c. an posit intendi,

intendi, or remitti, seu recipere magis or minus? Ut ad quæstio. nem hanc respondeamus, norandum est, Virtutis nomen dupliciter capi poffe. 1. ut virtus dicatur , quæ perfectiffima eft & omnibus numeris absoluta, quo sentu, virtus augeri non poteft : lic enim fignificat ultimum terminum excellentiæ : quemadmodum enim, quod calidiffimum est aut frigidiffi. mum, calidius illud reddi nequit aut frigidius, quia ad fummum istius qualitatis terminum pervenit, sie virtus, quæ ad extremum evecta eft gradum, augeri amplius nequit : yerum enimyero talis ac tam perfecta virtus , in hoc vitæ humanæ curriculo, propter humani generis corruptionem, non datur. Itaque 2. designat virtutis nomen omnem habitum moralem bonum ac laudatum, quo quilpiam re-Re ac laudabiliter agit; qui habitus fuam habet amplitudinem & quasi partes, in quas dividi potest; quos gradus vocant : corum graduum respectu , & accrescit virtus & decrescit : atque hocipsa nos docet experientia. Quis enim est mortalium, qui non sentiat, se quotidie, in virtutibus hisce aut illis, incrementum capere aut decrementum ? verum, quibus modis & qua ratione Virtus moralis augeatur ac diminuatur, fatis est difficile explicatu: nos primum, quomodo augeauer, mox, quomodo diminuatur & corrumpatur, fine ambagibus, explicatum dabimus.

III. Augetur virius, quando pars & gradus virtutis, partibus & gradibus prioribus additur : neque enim fieri poteft, ut aliquis v. c. reddatur justior nisi aliqua justitiæ pars & gradus ad priorem accedat, & cum eadem justicia jam accepta conjungatur : & sic de omni virtute dicendum est : quem gradus aut partis accessum, vocant vulgo intensionem, ficuti receffum alicujus partis aut gradus in virtute, vocant remiffionem; quæ intenfio & remiffio non tantum de virturibus sed & de qualitatibus in genere intelligitur, cum Arifforeles dicit, Qualitas recipit magis & minus. r. e. Qualitas, fi non omnis, faltem quædam, ut virtus & habitus, accessione partis ad partem & gradus ad gradum perficitur atque augetur. Ifti gradus, iftæ partes, quarum accessu virtus augetur, sunt actiones bonæ ejusdemque generis cum ils actionibus, quibus crat acquifita virtus : actiones enim

d

ti

t

ti

6

9

enim bonæ ut funt caufæ procreantes ita & confervantes

10:

in-

on

2:

G-7

ad

15,

C-

00

0.

m

c-

u-

us

&

m

us

-

i-

do

n-

-

rs

).

)-

C

n

,

u.

S

17 187

1 V. Quæri hic solet, An qualibet aftione bona virtus augeatur? Resp. actiones virtutis esse vel intensiores vel remissiores quam est ipsa virtus. Quin actio intensior virtuten augeat, nihil est dubium. An qualibet actione bona,
etiam remissa, ac maxime remissa virtus augeatur, dubitari
solet. Multi negant, at nos affirmamus. Nam sicut actus,
licet remissiores, nonnihil tamen conserunt ad virtutis productionem, quidai, iidem, licet remissiores, aliquid conserane ad ejus incrementum?

V. Nunc, quibus modis ac qua ratione virtus decrescat, minuatur, ac tandem corrumpatur, dispiciendum est. Arist. l. 2. Eth. c. 2. diserte dicit, Virtutem corrumpi ab exuberantia & desectu, i. e. ab actibus à mediocritate recedentibus, virtutique contrariis. Quod de corruptione virtutum est dictum ab Aristotele, idem de imminutione earum est dicendum: quæ enim virtutem corrumpunt, candem quoque imminuunt.

VI. Quari hic folet, Quomodo ifta, five corruptio, five imminutio virtutis, per actus contrarios fiat? an habitus virtutes per se corrumpatur aut minuatur actibus contrariis simpliciter, an vero affus ille contrarii, antequam virtutem vel corrumpant vel imminuant, prius debeant aliquem habitum vitii, ipft virtutis habitus contrarium, producere, ut fic habitus virtutis ab habitu vitii immediate ac per fe vel corrumpatur vel imminuatur ? Ad cam quastionem dicimus, quemliber actum virtuti contrarium per le ac simpliciter corrumpere vel imminuere virtutis habitum : Si enim quilibet actus virtuti consentaneus virtutem auget, sicuti auget, quidni quilibet etiam actus virtuti contrarius cam corrumpat atque imminuat, ex parte scilicet? dicimus disertis verbis, ex parte. Nam totius virtutis habitus corrumpi & deleri omnino non potest, nisi ab habitu vitil contrario, qui eum formaliter ac totaliter expungat atque cradat ex animo possidentis singulari : (a) habitus enim oppositi simul in codem subjecto effe nequeunt,

(a) Habitus bonus Virtutis fimul esse potest in codem Animo cum malo actuvitii, & habitus malus Vitii, potest quoque esse fimul in codem Animo, atq; etiam codem tempore, cum actu bono Virtutis: at nunquam possunt simul esse in codem Animo hominis codem tempore, duo actus vel duo habitus contrarii, alter bonus alter malus.

Nulla opposita possunt simul esse in codem subjecto singulari, secundum idem, ad idem, codem modo & codem tempore, ergo nec habitus oppositi, sive intellectuales, sive morales; sic non potest idem a-

nimus elle praditus fimul & fi. beralitate & avaritia : fed per pofinns duo actus oppoliti f. mul'effe in codem fubjecto, aut fimul ab eo produci ; fie cum quis actum producit intempe. rantiz, non poteft fimul codem tempore producere actum temperantiz : fed pollunt fimul effe eodem tempore, in codem fubjecto, habitus bonus , & actus oppofitus malus; fic in codem animo potefteffe & habitusac virtus justitiz, & fimul codem. que tempore actus injuftus, que aliquis alteri suum non tri-

C

fu

fu

ri

ei

PU

pr

ef

vie

tur

opp

Wirt

pro li ve

соп

re, p

rimu

num

cont

tium

boni

defec

tis fo

medi

rei .

medi

I

VII. Nova hic exoritut quæftio : An fola ceffatio affund posit virtuis habitum vet corrumpere vel imminuere ? Refp. Ceffatio quidem ipfa per se nec corrumpet nec imminuet habitum, per accidens tamen boc faciet : quia nihil agendo male agere discimus, per se & proprie corrumpitur virtus atque imminuitur ab actibus contrariis : ceffatio tamen amen actuum virtutis, per accidens dici poteft causa corrupræatque imminutæ virtutis. Nempe cessantibus virtutis actionibus, exoriuntur facile perturbationes : perturbationes ab habitu aut virtute jam ceffante non coercitæ facile animum propellunt ad actiones virtuti contrarias exercendas : quippe docet experientia, cos, qui cessant à vietutis exercitio & actibus, fæpissime ac facillime refractariis agitari, perturbari, atque abripi affectibus, qui, quando non coercentur, virtutis acquifitæ habitum multum imminuunt, imo, fi din multumque graffentur impune, tandem eum peffundant, corrumpunt, plane ac plene ex animo excutiunt : & fic ceffatio ab actibus virtutis, causa est corrupta yel imminutæ virtutis per affectuum in ipfam rationem exurgentium impetum.

VIII. (a) Opposuum virtutis, ut de tertio hujus Dispecapite nonnihil philosophemur, est vitium. Vitium intelligi

mus

mus morale, quod morali opponitur virtuti: nam vitium naturale, quod naturali opponitur perfectioni, quale est czcitas, furditas, &c. hujus non eft loci. Vitium autem morali, vel pro (b) habitu vitiofo sumi porest, vel pro actu vitioso: leulu priori bic à nobis sumitur, quia ut virtus est habitus laudabilis, ita vitium eft habitus illaudabilis. Deferibi potest vitium morale, babitus, qui malum facit babentem & ejus opus reddit malum; vel etiam, babitus electious recedens à mediocritale virtutis & inclinans potentiam ad actus recta rationi diffentaneos. Quia vero idem est subjectum contrariorum, quod fuit subjectum virtutis, appetitus fc. fensitivus, idem eft subjectum vitiorum, ob rationes, Difp. 6. allatas: Contraria enim versantur circa idem subjectum, sc. genere vel specie, non numero: funt autem virtus & vitium contraria ac pugnant tribus potissimum modis, principio, medio, fine : principio, nam virtus à prudentia est & recta ratione, vitium ab imprudentia & ratione prava: medio; nam virtus eft mediocritas, vitium recessus à mediocritate : fine, nam virtus ad honestum & summum bonum ducit, vitium ad turpe, & malum, & calamitofum.

(a) Quæritur, qualis species oppositionis intercedat inter virtutem & vitium? Resp. si virtus & vitium sumantur vel pto habitu, vel pto actu laudabili vel illaudabili, opponuntur tontrarie, quia sub eodem genete, puta vel habitu, vel actu, plumum distant, quo sensu muntis philosophorum opponuntur contrarie: sed si virtus & vitium sumantur in abstracto, pro bonitate vel malitia, habitus vel

li.

gc fi-

ut

pe-

em

m-

fic

ub-

tus

em s ac

em-

gud

tri-

esp.

ndo

ttus

n 4-

rru-

utis

tio-

scile

cen-

tutis

agi-

non

unt,

cum

XCU"

uptz

n cx-

Difp.

lligi

mus

actus boni aut mali opponuntur privative:hic autem fumuntur priori modo.

(b) Habitus Vitiosus est, vel innatus, ut Peccatum Originale, vel acquisitus, ut Vitia Moralia in Ethicis explicari solita: quemadmodum & habitus bonus, alius est concreatus, qualis suit Sapientia & Justitia Originalis in Adamo, alius acquisitus, ut sunt Virtutes Morales in Ethicis explicari solita.

IX. Vitium vel excessus est vel defettus; qui excessus vel desectus dicitur talis, ratione mediocritatis; in qua virtutis formam consistere Disp. 16. est demonstratum. Ut vero medium Virtutis positum ibi suit & expositum, esse, non tei, sed rationis, ita etiam excessus & desectus hic à tali medio, non rei, sed rationis, intelligi debent. Excessus au-

tem & defectus à virtute (a) duo semper vitia constituunt distincta, opposita uni virtuti, præterquam in justitia commutante, cui unum tantum opponitur vitium, in quo tamen excessus simul est & desectus, diverso respectu: Nam injustus aut plus boni sibi sumit ac minus boni relinquit alteri, aut minus mali sibi sumit ac plus mali relinquit alteri; & utrumque facit una & eadem actione: at in aliis omnibus virtutibus, excessus & desectus distincta ac duo gignunt vitia,

(a) Quaritur, qua specie oppolitionis duo vitia opponantur uni virtuti : non disparate, quia virtus duobus vitiis non opponitur eodem modo , nam vitiorum alterum à virtutis medio deficit, alterum virtutis medium excedit; nec relative quia virtus non refertur ad vitia,ut relatum & correlatum ; nec contrarie, quia in contrariis unum uni opponitur, hie autem una virtus opponitur duobus vitiis; non privative, quia vitium hic fumitur non abstracte pro absentia bonitatis debita ineffe, fed in concreto pro habitu vitiofo; nec contradictorie, quia sic opponutur virtus & non virtus, vitium & non vitium? Resp. virtute opponi duobus vitiis contrarie, sed

in quantum ifta duo vitia fumuntur in genere & comuniter pro receffu à medio virtutis, & fic opponitur unum uni, quod ! requiritur in contrariis, fc. uti omnis virtus in medio eft fita. ita omnis receffus ab isto medio eft vitium & hac duo oppenuntur contrarie: sed uti una virrus tanquam genus potest dividi in species, v. c. temperantia in frugalitatem & castitatem,ita & receffus à medio. Vitiu dividi poteft in excessum & defectum. aut vitium in defectu & exceffu, tanquam genus in species, nam utrobiq; receditur à medio virtutis, five quis excedat illud, ut qui nimium comeditac bibit, five qui ab illo deficiat, ut qui non fatis comedic & bibit.

X. Sunt Ethici, qui vitium virtuti, non tantum per excessum, nec solum per desectum, sed & tertio modo, per alientionem, ut loquuntur, opponi volunt: hanc suam sententiam sic explicant & probant. Vitia per excessum & desectum versantur circa eandem materiam cum virtute, cum qua pugnant, differuntque ab ea tantum in eo, quod virtus objectum suum prosequatur secundum quantitatem debitam, at vitium in excessu prosequatur idem objectum secundum nimium, vitium in desectu prosequatur idem objectum secundum non satis, v. c. prodigus nimium dat pecunia, avarus non dat satis pecunia, liberalis dat quantum est satis pecunia. At vero vitium per alienationem cum virtute pugnat

int

m-

ien

ju-

eri,

u-

vir-

tia.

fu-

iter

, &

uod !

fita,

oibs

un-

rtus

fru-

-913

PO-

nm,

eflu,

nam

vir-

ibit,

t qui

cef-

iend-

iam

tum

qua

ob-

tam,

dum

tum

niæ,

ft sa-

gnat

pugnat in materia prorsus aliena: unde vicium per alienationem est dictum: sic, v. c. idololatra peccat contra pietatem aut religionem, non quod excedat aut desciat à medio
pietatis & religionis, sed quod cultum Deo debitum ab illo
objecto alienet, & transferat in statuam aut aliud quid, quod
non est Deus: sic odium Dei pugnat contra charitatem per
alienationem, quia qui Deum odit transfert actum odii in
rem alienam, in objectum aliud. Deus enim non est objectum idoneum odii, quia non est malus.

XI. Verum enimyero, hoc vitio per alienationem nihil'eft opus, cum facile reduci possit ad vitium in excessu aut defeetu: quod ut manifestum fiat, explicandum venit, quando co quomodo contra virintem peccetur per excessum vel per defectum ? res sic se habet. Toties peccatur contra vittutem aliquam in excessu, quoties to materiale actus, quod ad talem pertinet virtutem, extenditur extra mediocritatem illius virtutis, quocunque tandem modo id fiat, sive virtutis illius materia circa quam seu objectum mutetur secundum quantitatem, five fecundum substantiam, ut loquuntur Scholastici. Sic, v. c. non solum intemperans est, i. e. peccans contra temperantiam in excessu, qui plus cibi comedit quam debet, fed & qui comedit id, quod ad nutritionem non est utile nec destinatum, sicuti Cleopatra fecit, cum pretiosos illos uniones, aceto dilutos, deglutivit. Primus quidem per excessum peccat contra Temperantiam, quod manifestum eft ex co, quia materiale actus ad temperantiam pertinentis, actum puta comedendi, extendit extra objectum hujus virtutis, non quidem secundum substantiam; matenam ejus circa quam aut objectum immutando, fed tamen mutando id secundum quantitatem, quia non quidem aliud quam cibum fumit, fed nimium cibi assumit ac plus quam debet. Cleopatra vero peccavit contra Temperantiam per excessum, quia comestionem, materiale actus ad Temperantiam pertinentis, extendit extra objectum hujus virtutis, mutando ejus materiam circa quam seu objectum secundum substantiam : Et hoc modo idololatra per excessum peccat, cultum supremum extendendo extra pietatis aut religionis objectum, illud secundum substantiam mutando,

dum cultum transfert in illud, quod non eft Deus. Peccatur contra virtutem aliquam per defectum, quoties virtutis illius actus, non folum omittitur, fed &, cum ejus oppofieus actus tam materialiter quam formaliter exercetur: ideo v. c. timiditas pugnat cum fortitudine per defectum, & avaritia cum liberalitate per defectum, quia timidus, cum adest occasio fortiter agendi , non solum omittit fortitudinisactum, feil. velle efficaciter aggredi periculum præfens, fed actum etiam oppositum elicit, qui eft , nolle aggredi tale periculum : pariter ayarus non modo non vult dare. cum debet, sed vult insuper non dare , quod debet : Et tali mode, qui Deum odit , peccat contra charitatem per defe-Rum, non tantum, quia deficit Deum amare, fed quia & in quantum elicit actum, plane charitati oppolitum, (a) odium scilicet. Atque hine liquet, vitium per alienationem, ad vitium vel in excessu vel in defectu referri pose, quod crat demonftrandum.

(a) Odium non tantum est negatio Amoris, seu Volitionis, qua alsquis Alicui bene vult, sed & est positio Actus Contrarii, seu Nolitionis, qua non tantum Akeri non valt bene, sed vult &

- At the filly arise of a larger .

estimate the hard weekles

ipfi male: potest Aliquis Alicui nec bene velle, nec male, i.e. nec amare, nec odisse: sed qui Aliquem odit, is quidem ipsum non amat, nec ei vult bene, sed insuper ei vult male.

### ANNEXA.

1. Extrema, vitia, vebementius & magis inter fe, quam sum medio, virtue, pugnant.

2. Extrema, vitia, medio, virtuti, opponuntur inaqualiter: unum enim extremorum propins sape ad medium accedit, alterum lengius ab eo recedit.

DISPV.

11

97

9

q

m

de

de

no

di pa

in

no

(a)

ha

ipfi rati tun tep

run

titu

Litu

a-

G-

2-

m

di-

ns.

di

ali

fe-

in

m

vi-

de.

icui

nec

Ali-

non nfu-

cum.

: 11-

THM

P.V.

# DISPUTATIONUM PRACTICARUM DECIMA-NONA,

DE

### VIRTUTIS MORALIS DIVISIO-NE, ET FORTITUDINIS DEFINITIONE.

THESIS I.

DE natura Virtutis moralis, de ejus forma, subjetto, causis procreantibus, conservantibus, corrumpentibus, actum fuit disputationibus ante habitis, nunc tandem ad ejus divisionem & fecies transeundum eft. Atque hic primo Quæri potest. In virtutes morales inter fe fint fecie distinctas an Virtus moralis, ut genus, dividi posit in species ? Fuerunt olim , funtque etiamnum, qui existimant unam tantum atque unicam effe virtutem, quæ diversis tantum appelletur nominibus; quæ dum temperat metui atque audaciæ, fortitudo; dum moderatur voluptatibus tactus ac gustus, temperantia; dum largitur cuique suum, justitia; dum pecunias erogat debite, liberalitas dicatur, & sic porro. Estque hac sententia non valde improbabilis. Placet tamen receptam tueri opinionem, quæ afferit, virtutem ut genus in species diftinetas dividi, 1. Quia à se invicem sunt separabiles ac de facto separantur; qued est signum realis & specificæ differentiæ: invenias enim fortes, qui non funt temperantes; & hos, qui non funt liberales; & hos , qui non funt jufti , &c. Nam, (a) virtutes omnes inter sese effe connexas, ut, qui unam habet, is habeat & cæteras, nobis censetur fallissimum, & ab ipsa experientia refutatum: certe una virtus alteri non est ratio ut sit virtus, neque ista connexio est de ratione virtutum intrinseca atque effentiali : & in subjecto hoc aut ille. repeziri has, non item alias virtutes, tam certum eft , quam quod certiffimum. 2. Quia specie diftinctis actibus acquiruntur Virtutes: (b) nam actus ifti, quibus comparatur fortitudo, & quibus acquiritur temperantia, & quibus acquititur liberalitas, & quibus acquiritur justitia, specie diffe-Tunt 5

unt : nam (pecifica differentia in moralibus sumitur à circumstantiis, quæ in singularum virtutum productione sunt aliæ atque aliæ. Ergo & virtutes iplæ specie differunt.

(a) Virtutes omnes à se invicem sunt separabiles, & de facto separantur, quoad Actus secundos, & quoad primos,i.e. quoad operationes, & quoad habitus.

acquiritur Habitus, debent effe conformes Reda Rationi, non differunt specie, sed numero: nam Actus conformes Rectz Rationi, & eidem difformes, dif-

(b) Quia omnes Actus, quibus ferunt Specie.

II. Postquam Virtutem in species dividi posse constat, quæritur , qualis illa aut que fit divifio ? Antiqua eft Virtutis in 4. Cardinales divisio, quæ sic vocantur, quod iis, ceu cardinibus, vitæ humanæ ratio volvatur arque innitatur, funtque, Prudentia, Fortitudo, Temperantia, Iuflitia. Sed enim nonnisi violenter admodum ad istas 3. Classes omnes aliz vir tutes reduci possunt : & insuper , prudentia virtus intelle-Atualis commiscerur cum reliquis moralibus. Alii alias excogitarunt Virtutis divisiones. Nos, misso examine sententiarum variarum, Aristotelis, ceu Ducis nostri, feriem fequemur, ac virtutes singulas disputationibus secuturis examini Subjiciemus eo ordine, quo ab ipso in Ethicis Nicomachiis pertractantur. Videatur c.7. l. 2. Eth. Nicom, ubi virtutes Arifloteli per suas classes singulæ recensentur. Primum ibi locum assignat Fortitudini, quare & nos de ea primo agemus loco.

III. Postquam Philosophus 1.1. 0 2. Eth. egistet, partim de summo bono, partim de virtute, lib. 3. capitibus 5. prioribus, agit de fontaneo, invito, consultatione, electione, voluntate, & libertate, ac fub finem cap. 5. transit ad virtutes speciales, quarum primam, fortitudinem, explicat c. 6. camque definit ab initio, quod fit puorms wei pocs : 2 3 depon , medietas circa timores & audacias. Hanc definitionem ut intelliga-

mus, per partes explicanda eft.

IV. Fortitudinem à ferendo dici volunt, qui origines vocum inquirunt, quia fortis res adversas irem & secundas bene ferat. Græce Avdpeia, som is avdais, à viro, quod virum maxime deceat & mascula sit hæc virtus : est enim virilis 2 nimi operumque virilium hæc virtus, rariufque in fexum cadit muliebrem. Vox, Fertitudo, non uno fumitur modo ab

r

tii

a j 30

do

ne

300 aff

TEL

tit

tel

\* 47

pro hal

li p

in i ver

xin

ard

teri

bus

pe

parie m A Authoribus probatis, ipsisque adeo Vsitatissima est ejus significatio, qua sumitur, pro corporis robore, quod in laterum firmitate, musculis, ac lacertis, est constitutum, & non hominibus sed brutis quoque adscribitur, ut in illo Enniano apud Ciceronem in Cat. Maj. Sicut form equus, spatio qui sepe supremo Vicit Olympia, nunc senio consessus quiescit. Sed quando ad hominem ejusque animum transfertur fortitudo, vel in genere sumitur pro constantia & moderamine omnium af seduum, aur etiam pro constantia animi in rebus tam secundis quam adversis: prior significatio est in illo Ovidianoversu,

Fortior est qui se quam qui fortissima vincit Mania, &c.

Posterior, in illo Horatiano, Rebus angustis animosus atque fortu appare, &c. vel in specie pro habitu bono circa audaciam, ac timorem : quo lensu hic definitur. Dicitur medins, id est, बामामों देर व्यान करिया कर कर . Objectum indicatur per voces क्रिंड सब्दे δάρρη, alibi vocat Philosophus το φοδιρον & το δαρραλέον. (a) Quando objectum fortitudinis affignat & pocor & Sapior , externum delignat, (b) metum & audaciam, affectus per fortitudinem reprimendos ac coercendos : cum vocat to possejo & to Supparior , externum indigitat , ca quæ metum vel audaciam afferunt, seu metuenda & audenda; ferenda & speranda: मों क्रिक्ट tamen primarium, म्रे जेस्ट्रेड्योर्थ secundarium funt fortitudinis objectum : arq; hoc expressis verbis innuit Aristoteles , l. 3. Eth. c. 9. ftatim in principio. Hegi Suipon de @ pocus νανδρεία εσα, εχ ομοίως σει αμφω ες, ελλα μάλλον σει τα φοδερά. Εt probat hoc Philosophus ibidem duabus rationibus. 1. Fortior habetur is, qui in rebus formidolosis & periculi plenis, nulli perturbationi succumbit, quam qui perturbatione vacat in iis, quæ animum fiducia firmant, Ergo fortitudo magis versatur circa metum quam circa audaciam. 2. Virtus maxime versatur in rebus arduis & difficilioribus : sed magis arduum & longe difficilius est, gravia pericula ferre, nulloq; terrore rerum horrendarum frangi, quam confidere in rebus, quæ fiduciam afferunt aut audaciam gignunt : quippe Ta poliea, quæ metum adferunt, mala funt, Ta Japjalia, quæ audaciam gignunt, bona funt. At antento nego isi nd hume ed two prists and distinctions of res mole-

effe non ro: eftz

cir-

unt

flat, utis car-

onvirlleexenue-

nini periftoum pco.

riontapeque etas

gavodas

caca-

u-

Ras perferre quam à jucundis abstinere, ut loquitur ibid Arif.

(a) Omni virturi, ficuti hic fortitudini , competit objectum duplex, internum & externum ; internum, est affectus aliquis, vel unus vel plures: externum, funt omnia ifta quæ affectum iftum,

vel affectus, cient.

(b) Dubium hic oritur, quomodo metus & audacia fint obiectum fortitudinis internum, cum vocabula ifta fignificent extrema seu vitia fortitudini oppofita, quod liquet ex thefi ;. difp. 20. Resp. metus & audacia dupliciter spectantur, vel ut affedus fimpliciter , abfque circumftantiis moralibus , prout fele habent indifferenter ad bonum & malum , & reftæ rationi à virtute subjici debent, atque sic funt objectum fortitudinis : fed fi fpettentur cum circumftantiis moralibus, vel excedentibus, vel deficientibus, funt vitia & extrema fortitudini opposita : si considerentur cum circumftantiis , necexcedentibus nec deficientibus, funt ipla virtus, fortitudo aut forma ejus.

V. Cum ra possed, mala pronunciamus, quæritur, an quevis mala, tum animi, tum corporis, tum fortunæ, tum turpia, tum triffia, tum noxia, intelligantur? idem quæri poteft, de rois Sappations, an que vis bona intelligantur, animi, corporis, fortunæ, honesta, jucunda, utilia ? Quod ut intelligatur, diffincte procedemus, &, quanam mala fortitudinis objectum dici debeant, dispiciemus: omnia quidem mala,qualiacunque tandem, metum incutere valent, non tamen omnia funt fortitudinis objectum. Quod de malis dicemus, ex opposito de bonis intelligi debet : adferemus ergo alie quot divisiones mali ; &, circa que versetur fortitudo , circa que non item , decidemus. Ta' poliege , que metum incutiunt, mala, vel sunt cum turpitudine conjuncta, vel non. Mala turpia sunt peccata : hæc ab omnibus metui debent : nec satis metui possunt, quia sunt inhonesta, quæ metuere, eft honestum : & qui ea metuit, vir probus, qui non metuit, improbus eft. Circa hec mala non versatur fortitudo: quis enim fortem dixerit eum, qui peccare non metuit, ac non potius (celestum? Mala non turpia sed triftia, quædam funt is a' demor, quædam nar a' Spanor: Supra hominem funt, quæ atrociora & majora funt, quam ut à natura humana, ab homine contemni possint aut superari , ideoque metuuntur : ut funt, terræmotus , inundationes , tonitrua, fulmina, &c. quæ omnes vous igerras jure merito percellunt. Circa

tirca hac mala non versatur fortitudo, neque horum metunt coercet. Secundum bominem mala triftia funt, vel graviora ac majora, vel leviora ac minora: hæc divisio congruit cum iis, quæ ab Arift. l. Eth. 3. c. 6. differuntur. Leviora ac minora funt, paupertas, contumelia , morbi, &c. Majora ac graviora funt, animi cruciatus, exilium, mors. In hilce omnibus moderate metuendis forvitudo cernitur : sed potissimum ea conspicitur circa mortem ; atque inter varia mortis genera , omnium maxime circa mortem bellicam, quæ pulcherrima eft, quam vir fortis deliberato animo subit pro aris ac focis. Circa mortem ex morbo aut naufragio, non ita occupatur Fortitudo, atque circa mortem bellicam. Est quidem viz fortis in naufragio & morbis aliisque periculorum generibus imperterritus, fed ignavum hoc mortis genus anime fert iniquiore, malletque generosiori morte succumbere,ex qua plus boni ad patriam ac Remp. redire posset.

VI. Nunc exposito fortitudinis objecto, videndum est, quomodo circa id se debeat gerere vir sortis, & quanam sint ejus officia. Viri sortis officium duplex est Aristoeli, poseida un Sappier, metuere er considere, scilicet, uti oportet, & secundum omnes circumstantias morales: neque enim omnis metus expers est vir sortis, neque instartrunci, aut bruti, aut hominis suriosi, cuivis sese objicit perieulo, sed ut homo est, ita aliquid humani patitur; atque extimescit, sed timore moderato, uti recta ratio & quantum honestas suadet. Verum paulo enucleatius Viri sortis officia proponamus: ea 4. sere reperiuntur posita c.7. Eth. 1.3. Passimin textu Aristotelico: quintum, ceu consectarium ex illis elicuit

Keckermannus, in Eth. l. 2. c. 4.

rift.

cir-

bo-

tio-

titu-

cum

vel bus,

titu-

ren-

cex-

ous,

aut

dh

um

po-

cor-

lli-

ob-

ua-

n 0-

us,

alie

cir-

in-

OD,

nt:

uc-

me-

uis

non

am

tem)

na•

ul-

nt.

rc4

VII. Primum Viri fortis officium est, non quælibet pericula promiscue & indisterenter adire, sed vero ea, quæ sunt honesta, laudabilia, & utilia; quibus laudem reportaré, patriæ ac Reip. prodesse, valeat. Secundum est, este impavidum atque imperterritum, non tamen ad modum trunci aut stipitis, sine sensu aut ratione, sed cum ratione, uti hominem decet: si avai ans , insensabilis, soret vir sortis, sine ullo doloris sensu, nullam sortitudinis laudem promereretur, quam nunc ausert, si dolokes & mala sentiendo non minis

K A

metuat:

metuat: molesta sunt ipsi vulnera, molesta mors, sed non numis molesta. Terium Viri fortis officium est, non temere, nec desultorie in quævis pericula, etiam honesta, etiam utilia, etiam laudabilia, sele ingerere, sed prudens in co exigitur ac præmeditata periculis in omnibus animi magnitudo onarium viri fortis officium est, omnia facere honestatis ergo, non lucri, non vindictæ, non alterius sei causa: ideoque milites mercenarios, qui solius stipendii gratia militant, fortes non habemus, uti necillos, qui, ut vindictæ satisfaciant suæ, ad arma prosiliunt, quales sunt hodie qui duella privata & monomachias ineunt. Quintum viri sortis officiumest, honestis mediis honestoq; modoomnia agere. (a) Inter honesta media censemus etiam Stratagemata, quæ à dolosis & malitiosis traudibus discernimus: illis viro sortiuti licet, hisce non item.

(a) Stratagemata vel sunt cum mendacio conjuncta, vel non sunt: illa sunt illicita & inhonesta; hac sunt licita & honesta, & talia sunt stratagemata, quorum in sacris sit mentio: nam licet in stratagematibus aliud intelligatur à proximo, quam quod significant signa exquam quod significant signa ex-

terna à nobis edita, atque sis proximus decipiatur, culpa tamen deceptionis non est in nobis, sed in proximo; neque enim nos possumus pravenire, quod proximus aliud intelligat, quam nos significamus per signa externa. F

mo

rer

titt

eft,

me

Qu

& 0

cit;

din

po

The

qu

шх

qu

mi

vel

pra

ges

on

usq

pro

yer

VIII. Quæri hic solet, pro coronide, utrum sortitudo magis eluceatin malis & periculis repentinis quam præviss ?
Resp. cum Aristot in repentinis, quia in its magis est ab habitu virtutis animi in viro sortis præsentia atque constantia,
quam si pericula & mala diu sint prævisa: profecto, quæ
subito ingruunt, &, nec caveri, nec depelli, facile possunt,
insignem requirunt sortitudinem: non sic, quæ diu suerunt exspectata: contra ea enim se munire, animumque
suum præparare valet vir sortis, præterea mala, non prævisa, non præmeditata, sed subita, sed repentina, eo ipso sunt
graviora & difficiliora, quam alia, diu præscita: at circa
graviora & difficiliora versatur sortitudo. Ergo. Cætera de
sortitudine Disputatio sequens exequetur.

## DISPUTATIONUM PRACTICARUM VIGESIMA,

DE

# FORTITUDINIS DIVISIONE, EXTREMIS, ET QUESTIONIBUS QVIBVSDAM.

#### THESIS I.

Quemadmodum Logicis syllogismus dividiturin verum & fallacem, qui speciem ementitur veri: quemadmodum Metaphysicis bonum dividitur in verum & apparens, quorum hoc apparet esse id, quod non est ita Ethicis Fortitudo dividitur in veram & spuriam, quæ veræ fortitudinis speciem ementitur, & apparet esse id, quod non est. Neque hæctam rei quam vocis potius est divisio. Ea tamen utilis est ad veræ fortitudinis naturam intelligendam. Quemadmodu enim gemmas si titias, & medicamenta salsa, & omnia, quæ aliquam speciem ementiuntur, nosse conducit, ita multurn sacir ad veræ fortitudinis notitiam, fortitu-

dinis adulterine cognitio.

i-

S

-

II. Spierie, fucatæ, atque adulterinæ fortitudinis species 5. ponit Aristoteles, l. 3. Eth. c. 8. prima est πολιτική, altera διὰ τωὶ ματερείαι, tertia διὰ τωὶ ἐργωὶ, quarta διὰ τωὶ ἐλπίδα, quinta διὰ τωὶ ἄγνοιαι. Πολιτική, Lat. civilis, dicitur etiam νομική, Lat. legalis, estq; ea, quam leges à singulis civibus requirût, in desendenda&propugnanda patria, propositis premis & pænis, honore & ignominia, iis, qui se vel strenuos vel ignavos præbuerint. Vocatur legalis, quia legibus est præcepta; & civilis, quia civibus est mandata: Nam jubent leges, ut cives quilibet civitatis suæ ac patriæ libertate, religionem, salutem & incolumitatem, pro virili, etiam ad morte usque, tueantur ac desendant, atq; ideo præmia & honores proponunt iis, qui hoc saciunt, pænas & ignominiam minantur iis, qui secus secerint. Hæc politica fortitudo (4) ad veram proxime accedit. Altera fortitudinis spuriæ species est, auam

quam Aristoteles vocat दे मामा श्री का कि विकास, experientiam in fingularibus, que est avepeia d'à rlu enregiar, fortitudo per experientiam, quasi quis dicat, fortitudo experientialis : Hæc militum eft propria, qui propter experientiam rei militaris fortiter fe gerunt, & ideo multum audent, quia multis præliis interfuerunt : ulus enim & experientia multos effecerunt fortes , nauras in mari, venatores in sylvis, fosfores in specubus & cavernis, sed præsertim milites in bello. Tertia fortitudinis spuriæ fecies eft , ardpeia dia & Suμον, vel δια τίω οργίω, propter iram; quo sensu fortis eft, qui ira percitus pericula contemnit, & rem fortiter gerit : ira enim solet addere animum homini, ut nihil extimescat, Quarta fortitudinis spuriæ fecies est, sia rlu exmou, propter fpem : fpes enim & persuasio victoriæ homines erigere solet ac reddere fortes : qui enim fæpe ac multos vicerunt, & qui frequentissime funt uli rebus fecundis, quia perpetuam fibi felicitatem pollicentur, intrepide fele periculis obiiciunt, ac fortiter agunt. Quinta ac postrema fortitudinis fecies eft, ardpea d' aproiar, fortitudo per ignorantiam, quando aliquis fortis est, quia periculi magnitudinem ignorat, quæ fortitude in tyrones fere & milites cadit inexercitatos. Atque hæ sunt species fortitudinis spuriæ ex Aristotele explicatæ, ad quas reduci possunt, si quæ aliæ videantur este species fortitudinis adulterinæ, uti est fortitudo ex desperatione.

(a) Non tamen vera est fortitudo, quia vir vere sortis nec præmii gratia nec pænæ metu, nec vi legum fortiter agit, sed, etiamsi nec leges jubeant, nec præmia discernantur, nee pæna statuantur, sortiter tamen agit solius honestatis ergo, & virturis amore; virtus enim ipsa sibi pretium est. q

ti

n

fe

2

ć

q

di

R

li

ſŧ

n

tı

a

ri

III. Postquam fortitudinis sucatæ & apparentis species exposuimus, de veræ fortitudinis extremis seu vitis opposis, nonnihil est philosophandum. Fortitudini, ut omni virtuti, duo opponuntur vitia; alterum in excessu, in desectu alterum: aut potius, utrumque, & in excessu & in desectu, pro diversa actione fortitudinis. Actiones fortitudinis sunt, considere & methere, (a) aggredi & sustinere. (b) Audacia est excessus in aggrediendo & considendo: timiditas est excessus

tus,

cessus in metuendo & suffinendo: contra audacia est defectus in metuendo & fastinendo , & timiditas eft defectus in confidendo & aggrediendo. Qui nimium confidir & minus metuit, audax est: qui nimium metuit, & minus confidit, timidus eft. Timiditas eft vitium, quod in metuendo modum excedit, in confidendo deficit. Audacia est vitium, auod in confidendo modum excedit, & in metuendo deficit. Hæc sunt extrema, Fortitudini oppolita, quorum utrumque eft deteftandum, sed alterum tamen propius ad naturam fortitudinis accedit, alterum remotius abit. Quæri folet ab Ethicis, Virum extremorum propius accedat ad fortitudinem, Audacia an Timiditas? Ref. Quin audacia propius accedat ad fortitudinem quam timiditas, nullum est dubium : quia magna aggredi pericula audaciæ est commune cum fortitudine : at ea fugere, timiditatis est : magis vero glofiosum est, pericula aggredi, quam fugere.

(a) Quaritur, an fortitudinis actus magis eluceat in aggrediendo quam in sustinendo? Resp. in sustinendo, quia difficilius est sustinente quam aggredi: sustinemus enim mala, aggredi-

mur bona.

m

ob

2-

rei

iia

ıl-

is,

in

90-

A,

it:

at,

let lo-

8

am

bji-

Pe-

n-ne

at,

ÓS.

ex-

ffe

oe-

ans

git

Itis

tis,

tu-Au

tu,

nt,

ex-Tus (b) Audacia & Metus sunt & objectum fortitudinis, & ejus extrema, sed diverso respectu: cum dicuntur objectum fortitudinis, spectantur ut Assensus simpliciter, absque Circumstantiis Moralibus, ut nee

boni sint, nec mali, & prout a fortitudine in Mediocritate contineri debent, nec ab ea deficiant, aut eam excedant! sed eum spectantur, ut extrema, seu vitia fortitudini opposita, spectantur ut Circumstantiis Moralibus restituta, & prout a Mediocritate, quam fortitudo præseribit, jam recesserunt, vel eam excedendo in quibusdam Circumstantiis, aut ab ea desciendo; & sic in Vitio, aut Malo, sunt opposita.

IV. Circa Fortitudinem variæ solent agitari quæstiones: quari solet. 1. An sint fortes αυτόχειριε, qui sibi ipsis violentas inferunt manus ? Resp. Neg. cum Arist. 3. Eth. c. 7. in sine, cujus expressa sunt verba. Το εξ' καιθνίσκειν, φδυρντα ανεπία, δίεροτα, δια λυπαρούν, οὐα ανδρείε, αλλά μάλλοι δειλού. Mortem obire, fugientem inopiam, amorem, vel molessum quid, fortis non est, sed potius timidi. Multum inter se distant Fortitudo & αυτορούα. Fortitudinis causa est recta ratio: αυτορούα, desperatio, furor, rabies, belluina feritas, mala quædam corporis aut hujus vitæ præsentia. Fortitudo, ut omnis vir.

eus, est affectuum moderatio: ων πρεισία est affectuum excessus seedissimus. Fortitudinis sinis est πλ καλον: at ακποργίας sinis est suga mali, quod honeste poterat tolerari. Vir sotris libenter versatur in periculis: at ακπορειρις ideo manus sibi inferunt, quia pericula detrectant.

V. Quæritur 2. An inter duropires fint collocandi nostrates nauta, quando in extrema necesitate pulverem pyrium accondunt, injecto in eum igne , atque ita noxam ac necem inferunt bofli, unde tamen sua ac propria mors consequitur. Resp. Neg. imo contra, cos pro vere fortibus habemus : quia nec fe occidunt active, nec intendunt se occidere, sed hostem & occidunt & occidere tentant : quod ipsorum propria mors confequatur paffive, (a) eft per accidens: &, vel cum proprio vitæ periculo ac præfenti discrimine pro aris & focis, propatria, pro religione ac libertate, tenentur dimicare, & juramento ad id sele obstrinxere ; sic & milites ab omni sut ipforum homicidio abfolvimus, cum justu præfectorum ista fumunt ftationem, in qua certo fibi occumbendum sciunt. Atquet hoc negotium dextre intelligatur, notandum eft fedulo, quod occisio sui ipsius, alia sit directa, quando quis intendit seipsum de medio tollere atq; ex propria intentione sese interficit, alia indirecta, quando quis non seipsum sed alios intendit occidere, sed dum intentionem interficiendi alios exequitur aliofq; interficit, in talem rerum fatum cojicitur, ut aliorum intenta ac juste intenta cædes comitem trahat propriam mortem: hæc duo accurate funt diftinguenda: quin active occidere semetipsum: ex intentione directa. fit vitium ac vetitum, & non virtus nec fortitudo, nullum est dubium: sed an occisio sui ipsius indirecta illa, seu passiva, ac, qua quis non tam se occidit, quam occidi patitur, sit illicita ac vitium, disputari felet: nos, si circumstantiæ diligenter examinentur, negamus. Quid? si quis pro patria, pro fide, pro religione, tali fese exponat periculo, ex quo mors sua sit certo, sed indirecte, consecutura, anne is reus eft censendus suæ mortis ? præsertim, si rali se periculo exponere sit constrictus, atq; obligatus, ex mandato superioru, quibus oblequiù debet, facramentum dixit . fidem adftrinxit ? Nos fic fentimus: aut ad id non effe adftringendos no-

ti

Z.

ir

15

es

25,

10-

g.

C-

C-,

IS

0 -

S,

&

ui

i

t.

2-

n-

10

d

di

5m

1-

2,

A

.

-

1-

1

6

15

K.

ı,

1-

)-

es

Arates nautas ac milites; aut fi ad id adftringuntur jufte,eriam interpolito juramento, nihil peccant, si hoc exequantur, ad quod jufte le obligarunt. Quare huc potius recidit quafio, An licitum fit Magistratui hoc imponere militibus, hoc exizere à nautis nostratibus, sacramento dicto : juramento facto, ut milites ac nautæ, etiam cum præfenti vitæ discrimine ac periculo certo, cladem ac noxam & necem inferant hosti, pro patria, religione, fide, etiam, quando suipsorum militum ac nautarum mors est consecutura, certo sed indirecte tamen : neque enim magistratus hoc ipsis imponit aut exigit, ut directe fefe occidant, neque, fi imponeret aut exigeret', obedire tenerentur milites ac nautæ. At vero non videmus, cur non liceat Magistratui supremo id imponere & exigere à militibus & nautis flipendiariis, ex quo illi, interficiendo active, communem bostem Dei , religionis , ac pairia ipsi quoque interficiantur passive : quod fi non peccat Magistratus id imperando, extra omnem funt reatum milites ac nautæ id exequendo. Quare ab omni culpa au ropovias cos absolvimus : tantum abest, ut eos inter aumpires collocemus, sicuti non verentur facere quidam, ad condemnandum nimis proni : illos tantum aumeores pronunciamus, qui directe feipsos occidunt, seu (b) positive, seu negative, ut si quis non vocatur in periculum ex quo obit; aut non vult comedere, seu quocunque tandem modo mors propria procuretur directe.

(a) Quemadmodum fimile quid videre est in exemploSamlonis, qui Philistaos hostes, quos occidere intendit, & revera occidit active columnis subrutis, nam egit in illos & subruit columas in perniciem illorum, quamvis mors propria sit consecuta passive, & consecuturam facile praviderit; hoc tamen totum est per accidens, unde textus significanter dicit Iud. 16.30.
de Samsone, quod dixerit, Moriarego, vel ut habetur in Hebizo, moriatur anima mea, scil.

passive, cum Philiftxis, & de illis dicit textus, ita fuerunt mortui, illi quos morti tradidit, scit, active, Samson cum ipse moriretur, sc. passive: sic nauta nostrates morti tradunt hostem active, quamvis ipsi simul moriantur passive, pulvere pyrio accenso.

(b) Positive se occidunt, qui sibi ipsis violentas inferunt manus; negative, qui v. c. non comedendo fame moriuntur, aut non vocati ista loca adeunt ubi occiduntur.

Possive dicitur quis se occidere,

cum, aliquis sibi violentas infere manas, aut venenum bibit: Negative, ut si quis ab omnis cibo abstineat, & same se enecet; Quòcunque modo, ut si quis non vocatus nec obligatus se committat in loca periculosa & isti se exponat periculo, unde interficitur, quemadmodum Spectatores in obsidionibus prudenter sæpe adeunt ista soca, unde nunquain redeunt.

VI. Quæritur 3. An , qui ad duellum provocant alios , aut provocati fefe fiftunt , fint dicendi fortes. Refp. Duellum eff vel privatum, vel publicum. Privatum, nec ex parte provocantis, nec ex parte provocati, eft licitum: quod probatur, 1. Quicunque ex ira, ex furore, ex vindicta cupiditate, fe & adverfarium, in præfens adducit diferimen, non eft vere fortis: Sed tam provocans quam provocatus hoc facit. Ergo, &c. 2. Temerarii & audaces non funt fortes. Oui duellum ineunt, funt tales. Ergo, &c. Prob. min. quia non fequuntur rectam rationem , quæ norma eft & regula vitutum, fed fequuntur impetum suorum affectuum. 3, Qui per ricula adeunt non necessaria, non sunt vere fortes. Sed duellatores, &c. Ergo, &c. Publicum quoque duellum, licitum pronunciamus : quia remeritas nunquam confiftit cum fortitudine vera: fed est maxima temeritas, unius hominis vel fidei vel fortitudini committere falutem totius exercitus actot hominum : neque licet in re tanti momenti fortiri aut fortem ducere, quod fit in tali duello publico, ubi omnium totiulque exercitus vita, fortuna, ac falus, unius periculo committitur. Duellum Davidis cum Goliatho publicum, plane alterius fuit ordinis & extraordinarium, quod non magis ad imitationem trahi potest, quam ejusdem pugna cum leone & urlo, plane miraculola. Cætera, quæ forritudinem spectant, corollaria proponent.

### COROLLARIA.

1. An vim vi repellere, hostemque invasorem occidere; sit viri

fortis, ac licitum ? A.

2. An cateris paribus, omnibusque ad justam sui desensionem requisitis, rite recteque se babentibus, ut propriam montem evadat, unicuique su licitum, in vasorem occidere?

3. An fit Viri fortis , honorem [num læfum redimere per mor-

tem ledenin ! N.

11

4. An liceat bona nostra temporalia tueri ac sonservare, si aliternon possimus, per occisionem eripientis è Resp. suri simplici non esse eripiendam vitam, sed latroni simul er suri, aut quando dignosci mon potest, an aliquis surandi vel latrocinandi animo veniat, ut de noste, licere pronuntiamus.

5. Anbellum fit licitum ? A.

PO-

tur.

in

ad-

aut eff,

ba-

eft cit.

ion tu-

pe-

cd

11.

Ric

10-

ius

nti

co.

ius

u-

bo

u-

01-

bis

viri

1074

em

eus

107-

An

# DISPUTATIONUM PRACTICARUM. VIGESIMA-PRIMA,

DE

## TEMPERANTIA.

THESIS I.

Post fortitudinem explicatam, aliquot capitibus 1.3. Eth.

ad Temperantiam transit Aristoteles c. 10. & nos ab ea explicata disputatione gemina, ad Temperantiam transimus: cujus naturam hac unica in aperto ponemus: primum yocem, mox rem, more nobis consucto, excussuri.

II. Temperantiæ vox non uno modo sumitur ab Ethicis. 1. Generalissime quambibet significat virtutem & moderationem: omnis enim virtus consistit in moderatione seu temperantia affectuum. 2. Sumitur specialim pro virtute, quæ omnes voluptates corporis ad mediocritatem redigit.
3. Specialissime, pro ea virtute, quæ gustus & factus voluptates ac dolores subigit & ad mediocritatem redigit: hoc

fensu hic agimus de Temperantia.

III. Temperantia est virus moralis servans mediocritatem, in expetendis or fruendis voluptatibus, or perferendis doloribus: ex absentia voluptatum nasci solitis, circa cibum, potum, or venesem, seu res gustui or tastui objestas. Temperantiam esse virusem, sic probamus. 1. Quodcunque hominem facit bonum, schominis opus reddit laude dignum, est virtus. At temperantia hoc facit. Ergo, &c. 2. Circa quod cadit excessus & defectus, circa id cadit virtus. Sed circa cibum, potum, venesem, cadit excessus & defectus. Ergo, &c. (a) Objestum internum

internum Temperantiæ,eft cupiditas, externum, funt res qua gufful & factui objiciuntur, aut potius voluptas & dolor que ex iffis rebus nascuntur. Primarium quidem objedun funt voluptates, fecundarium dolores : fed quæritur, An cirsa quashibet voluptates versetur Temperantia ? Resp. cum arif. lib. Etb. 2. c. 10. voluptatum effe varia genera: Voluptate funt vel foxed, que the fixed animum fuavi commotione afficiunt, vel oungana), quæ corpus afficiunt & fenfus fuavi commotione. Animi voluptates non funt ejusdem generis apud Ariflotelem : fed percipiuntur , vel ex contemplatione rerum, vel ex conversatione & colloquio Amicorum, vel ex confecutione & adeptione carum rerum, quas expetere folemus, ut funt divitia, honores, amici, liberi, omniaque es quæ in bonorum numero recenfentur. Corporis voluptates, vel funt homini propriæ, vel funt ei cum brutiscommunes, utræque vulgo vocantur d'Amay fensibiles, quia fenfus'externos movent atque afficiunt; propriæ hominis voluptates fentuales funt, quæ ex vifu, auditu, & olfactu percipiuntur : communes, que ex guftu & tactu. Tempe rantia non verlatur circa voluptates animi : neque enim, qui v. c. fur mos honores debite expetit, ideo vocatur Temperans, aur qui nimium, intemperans, sed vel magnanimus vel ambiriofus; fic nec, qui pecuniam debite expetit, dicitur Temperans, fed liberalis, nec, qui non debne, intemperans fed avarus. Non versatur etiam Temperantia circa qualliber voluprates corporis; non certe circa cas, quæ vifu, zudiru, & olfactu, percipiuntur : neque enim,qui ex vifu capiunt voluptarem, ur ex coloribus egregiis pifurisque elegantibus, vel moderatam, vel immoderatam, ideo dicuntur vel Ten perantes, vet latemperantes. Eadem eft auditus ratio : fi quis enim impenfe delecterur cantionibus & melodis, non poreff ideirco dici intemperans , nec temperans, fi delecterur debite. Fodem modo fefe res habet circa edorarum. Per seciciens tamen, quatenus res vifa,audita, olfada, in nobis gignunt inordinatum appetitum fui poffumus abits denominari intemperantes : ut fi quis audiendis fermonibus obscænis fædam sentiat in sefe irritati libidine m; is hoc iplo reddieur intemperans; & fic porto. Solz

tr

X!

Sola ergo voluptates ex gustu & tactu verum ac proprium funt objectum Temperantiæ, quæ homini cum belluis funt communes , inde Suesades belluing dicuntur; magis tamen in tactus quam in guftus voluptatibus fuum exequitur munus Temperantia, quia voluptates tactus funt majores ac pleniores : nam tactus per totum diffunditur corpus, & in omnibus corporis partibus recipitur : non fic guffus, qui in cuspide tantum fit linguæ, atque in palato: unde qui rem aliquam funt gustaturi, leviter cam attingunt : tales, quarenus ex levi attactu per linguæ cufpidem factos aliquam, sed exiguam capiunt voluptatem, intemperantes proprie dici nequeunt. Quod de voluptatibus diximus, eas non quallibet fed certas effe Temperantiz objectum, id ex opposito de doloribus intelligendum est quoque, non animi, nec cos , qui ex vifu, auditu, & olfactu , fed vero illos, qui ex guftu & tactu acquiruntur, effe objectum Temperantiæ, Sunt porro voluptates, vel honeftæ vel turpes ; utræque vel præsentes vel absentes. Temperans voluptatibus honestis, si fint præsentes, moderate utitur, si absint non nimis dolet : intemperans contra. Turpes voluptates. five præfentes, five ablentes, in totum aversatur temperans: at iis præsentibus delectatur intemperans, & ob earum abfentiam dolet.

(a) Voluptas & dolor interdum fumuntur late pro adjuncto omnium virtutum ac vitiorum; quatie cunque enim aliquam virtutem exercemus, post illam exercitam gaudemus & ex illa voluptatem capimus; contra quoties peccamus, aut virtutem aliquam exercere impedimur, tristamur ac dolemus, hoc modocirca voluptatem & dolorem yersatur fortitudo: nam quicunque præclare in bello rem gessit,

s qua

lolor

aum

In cir-

Arif.

tates

tione

fuavi

neris

tione

, vel

etere

aque

volu-

com-

quia

minis

lfactu

mpe

enim,

catut

agna-

expe-

ebite,

cran-

a cas,

n, qui

oiAu.

ideo

m eft

nibus

tem-

habet

2,2U-

n fui,

s au-

ritan

OTTO.

Solz

voluptate afficitur; contra, qui infeliciter rem gessir, dolore corriptur: interdum hæc vocabula sumuntur, strictius, & significant non adjunctum, sed ipsum objectum virtutum quarundam internum, ac tum significant affectus duos, qui alio nomine vocantur gaudjum & tristita: deniq; specialissime accipiantur pro voluptate ac dolore ortis ex præsentia aut absentia cibi, potus ac veneris, ut hic.

IV. A definitione transimus ad divisionem Temperantiæ. Dividitur non male in Frugalitatem & Castitatem: Frugalitatem tas in Abstinentiam & Sobrietatem, Abstinentia est Temperantia

tia circa cibum. Sobrietas est. Temperantia circa potum. Castitus est Temperantia circa venerem. Notandum est hic, vocem Abdinentiæ sumi hic specialius quam cum signiscat cujustibet rei illicitæ sugam; quo sensu dicimus, Sustine & abstine.

V. Extrema seu vitia opposita Temperantiæ funt , in defe-Au avaidnoia, Latine insensibilitas seu Aupor, in excessu anoxacia intemperantia. Stupor Latinis accipitur, vel pro ingenii tarditate, amentia, stultitia, vel pro aversatione volupratum non vitiosarum: postremo sensu hic venit : estq; vitium, quo licitas & concessas etiam voluptates quis aversatur atque aspernatur: Hoc quidem vitium inventu est rariffimum. Vocatur avaidnoia, quia talis nihil amplius sentire videatur. Intemperantia, vitium in excessu temperantia, dicitur ausaaria, quæ vox & pueris convenit & intemperantibus : utrique enim à suis rapiuntur cupiditatibus, ac castigatione & moderatione indigent : descendit enim à Graco non aler, quod eft, caftigo, coerceo, prohibeo: oportet enim cupiditates, & in pueris & præfertim in intemperantibus www. Adday, caftigari ac coerceri, ut fint moderatiores, & nerationi adverlentur, quæ quia in intemperanti nullo modo funt coercitæ ac caftigatæ , recte intemperantia dicitur a'mλασία. Est hoc vitium, quo quis anxie nimis voluptates appetit si absint , furiose nimis & immoderate amplectitur, si adfint, nimio dolore afficitur, si eas consegui non valeat. Intemperantia in cibo peculiari voce dicitur Voracitas, in potu Ebriofitas, in venere Libido. Peccat intemperansin excessu, multis modis. 1. in qualitate, cum, quæ jucundi funt, promiscue fine ullo concupiscit discrimine. 2. in quantitate, cum plures & majores voluptates concupiscit quam convenit. 3. in modo, cum à voluptatibus instar pecudis quaquaversum rapitur & abripitur, easque rebus quibusvis, etiam honestis, præfert. 4. in circumstantiis, cum nec loci, nec temporis, nec personarum, ullam habet rationem, modo fuis fruatur ac potiatur voluptatibus.

r

r

C

tr

fir

fer

qu

ce

fer

ufu

gar

cre

ner

Circ

VI. De extremo utroque vitio opposito Temperantia, solent ab Ethicis quædam quæstiones disputari. Quæritur 1. In reste avaiancia Philosopho collocetur inter vitia? videtur enim multis

multis, illa à voluptatibus omnibus in totum abstinentia, laudabilis. Resp. recte à Philosopho avaidnoias numerari inter vitia : quippe quæ contra naturam hominis est, non vegetantem modo ac sentientem, sed & rationalem : est enim habitus, quo minus alimenti sumimus, quo minus delectamur voluptatibus necessariis, quam postulat ipsa natura conservatio, aut personæ conditio, aut similis circumstantia: natura hominis avaidire vegetans plus vellet alimenti, & sentiens plus vellet voluptatum: imo & natura rationalis deberet ex voluptatibus, vel corpori necessariis, vel valetudini non contrariis, habita ratione circumstantiarum, plures præscribere. Certe cum natura, Deus naturæ author, adsperserit homini atque inseverit (a) quasdam voluptates, ad fingulorum individuorum salutem ac conservationem, in usu cibi & potus, ad speciei propagationem, in Venere illas aversari ac spernere contra omnem est humanitatem. Homini, secundum naturam & rectam rationem, est vivendum. At hæ voluptates secundum naturam funt, & recta ratione regi possunt. Ergo secundum eas est vivendum, Et. qui eas in totum contemnit, contra naturam facit ac rectam rationem. Vitium itaque est avadnoia, sed minus tamen quam est intemperantia, quia ab hoc extremo in defectu facilius ad mediocritatem Temperantiæ transitur, quam ab altero extremo in excessu, à quo ad temperantiam ipsam transitus est difficilior.

(a) Deus Opt. Max. cibum ac potum concessir hominibus, ut singuli homines individui conservarentur aliquandiu in vita, quam ab illo acceperunt; concessir issem venerem legitimam, sen conjugii & congressus lichi usum, ut natura humana propagaretur; & sic genus humanum tanquam species una ex variis creaturarum speciebus non desinetet: sed insuper voluptatem

4-

ic,

u-

fe-

(Tu

in-

vi-

rif-

ire

iæ, an-

Ai-

eco

cu-

· DHA

ra-

odo

ap-

r, fi

cat.

is in

indi

anti-

uam

udis

(vis,

loci,

mo-

lent.

nim

altis,

quamdam posuit honestam in illis mediis, usu scil cibi, potus, & veneris, debito, quibus individuorum hominum vita producitur, & natura humana species perpetuatur, sic ut absque peccato voluptas aliqua sed moderata ex istarum rerum usu percipi valeat: omne vitium positum est solummodo in hujus voluptatis & doloris contrarii excessu ac defectu.

VII. Quæritur 2. An tecte Aristoteles cap. 10. l. 3. Eth. circa finem, Intemperantiam afferat esse vitium turpisimum L. 2

maximeque probrosum? Resp. omnino: nam maxime pugnat cum hominis excellentia, dignitate, splendore, quibus hominem exuit, & feris ac brutis eum reddit similem: unde hoc vitium Arist. istic loci dicitur meides i. e. belluinum.

VIII. 3. Quæritur, an ebrietas excuset peccatum? Resp. Distinguenda est ebrietas ab ebriositate: illa actum, hæc habitum significat: Potest actu quis inebriari, & per alterius deceptionem; si non satis noverit aut alterius fraudem: sic aliquo modo excusat peccatum ebrietas, à tanto, inquiunt vulgo, non à toro. At ebriositas, quæ est habitus inebriandise, cum quis ex prævia intentione, ob delectationem quam habet ex potu, co se sciens & volens onerat ad rationis amissionem, à peccato non excusat. Cætera de Temperantia continentur Annexis.

#### ANNEXA.

- 1. An per leges Temperantie bis de die comedere liceat? Aff.
- 2. An repugnat Temperantia interesse convività & Neg.

3. Anvirginitas fit licita? Aff.

4. An virginitas fit fimpliciter mellor conjugio? Neg.

Neg. An per Cassitatis leges liceat choreas mintas instituere?

# VIGESIMA-SECUNDA,

DE

## LIBERALITATE.

#### THESIS I.

h

fo

te

×

BI

L'A Virtutibus, Fortitudinem & Temperantiam, exposuerunt Disputationes præcedentes: egeratque de iis Arist. l. Eth. Nicom. 3. De virtutibus aliis agit l. 4. @ 5. atque
ex undecim, quas proposuerat l. 2. Eth. c. 7. explicat octo
l. 4. singulas singulis capitibus, quasum duæ versantur circa
divitias,

nat

ide

n. ſp.

te-

au-

to,

tus

ta-

rat

de

ff.

Te?

lue-

que

cto

ICE

ias,

Alvitias, Liberalitas & magnificentia, duz circa honores, Magnanimitas & Modestia, una circa iram, Mansuetudo seu clementia, tres circa quotidianam conversationem, Comitas, veritas, Vebanitas: Postremam undecim virtutum, Institum, explicat late lib. 5. Nos, codem ordine, quo Anissocieles) omnes & singulas publicz disquisitioni subjiciemus, & Philosophi virula arabimus, quo nemo sere melius carum naturam explicare valcat. Faciemus cum ipso initia umà Liberalitate, sic enim orditur l. 4. Eth. Asymety of its sold in de Drésims &.

II. Exclusegroms, son of indusipes, à libero, vel son mis indu-Siefas , à libertate , deriverur , uti Lat. vox Liberalitas . 1 Libero, vel Libertate, deducitur, quia feil, ind Septome ret ixdisepp, liberalitas hominem liberum, maxime decet : & inco magis reperitur, quam in homine fervo ac fordido, vel quia facit hac virtus, hominem libenter largiri: nonulli hanc vocem à liberande deducunt, vel quia beneficia à liberali profecta alios à paupertate liberant, vel quia ipfos liberales hæc virtus liberat à servitute divitiarum, quatum alioquin fierent facile ac forent mancipia. Qui hunc vocem, 200 ris sollie, à liberatione, derivant, quod, ficuti libatio omnis debebat esse spontanea & ultronea, ita nullibi magis vi Sponte cernatur, quam in hac virtute, illi paulo longius abeunt in hujus voeis explicatione, adjuvantur tamen veterum inter Latinos scriptione, qui erat Loiber pro Liber, tefte Fefto. Liberalitas interdum fumitur naragensinais improprie, quo sensu, vulgus, hominem prodigum & sua largius communicantem, vocare folet liberalem, vel wous, proprie, & tum, aut in genere, pro omni dipperia, benificentia, etiam ipfa Magnificentia, aut in specie, pro hac, de qua agimus, Virtute, quam ex Arift. primo textu c. I. L. 4. Eth. definimus, The morning well me ximera, effe mediocritatem circa pecunias; morans, i. e. apral à montant for. Est enim hæc (4) definitio, ut loquuntur vulgo, caufalis, i. c. per folam causam : uti Eclipsis definitur, Interpositio terræ inter folem & lunam. Objedum Liberalitatis facit Arift. nd Minuster , qua voce non tantum intelliguntur pecunia, id eft, aummi lignati, fed quælibet opes ac poslessiones, quarum L3

pretium pecunia vel nummis æstimari ac mensurari solet ac potest, utisunt agri, ædes, villæ, supellectilia, & alia o-mnia, quorum est in vita humana usus: dicuntur enim, zenuara, Soro rus zenoras, ab ulu, quali dicas zenorua utenlilia aut utilia, quæ sui habent usum in vita suftinenda ac toletanda. Verlatur vero indu Degiorns wei ra xpinara, er ra διδύναι κ το λαμβάνον, in dandis & accipiendis pecuniis. In dandis pecuniis, carum xenore ulus, in accipiendis, umas possessio cernitur. Xpins of El dones xpuparar, danavn & dons. i λή λίη με κρί φυλακή, κτή στο μάλλον, Vfus vero effe videtur divitiarum, sumptus & datio : fed acceptio & custodia , possesfio magis fc. videtur, inquit Ariff. paulo post initium c. 1. 1. 4. Eth. V/w pecuniarum consistit, vel in sumptibus circa rem domesticam & familiarem faciendis, vel in dando & erogando:possessio, vel in acquirendo, quando eas aliunde accipimus, cum non habemus, vel in custodiendo, cum acceptas conservamus. Hæc Ariffoiel, eft de Libertate cap. cit. Philoso. phia, quam esse solida, ulterius ex ipso demonstratu ibimus,

(a) Definitio Causalis dicitur, cum in definiendis Accidentibus omisso genere, & subjecto inhassionis, illud definitur per

4

di

(1

h

Li

alı

Vel

tei

fic

ex

rii

ulla

dan

vis

III. Liberalitatem esse virtutem wei ra xphuara, circa pecunias, sic probat Philos. loc. cit. ar de ist xpeix nis, ist monts xonway, of of nanos, Quorum v. eft ulus aliquis, eft iis uti, velbene vel male. Hinc sic argumentamur. Quibus rebus bene possumus vel male uti , circa ea est virtus. Atqui mis χρήμασ, pecuniis, bene vel male possumus uti. Ergo &c. At circa ma xphpara, pecunias, non est fortitudo, non temperantia, non magnanimitas, non veritas, &c. Ergo &c. Except. Bene vel male uti divitiis pertinet ad justitiam , que medium tenet, o in accipiendo o in dando, ut redeat ad unumquemque, quod suum eft. Resp. Justitia ; quicquid dat , ex debito dat, & quicquid accipit ex merito accipit. (a) At liberalitas non dat ex debito fed fponte; & accipit non ex merito Sed sponte : ideoque licet utraque hæc virtus versetur circa πά χρήματα, pecunias, non tamen codem modo: Justus verfatur in pecunia aliena, quæ alteri debetur, quia meritus

eft, &, si retineat, retinet pecuniam non suam, quia est merces debita alterius : at liberalis veriatur in fua pecunia; quæ nulli debetur : (b) justus dat alteri, quod alterius est, liberalis datalteri , quod suum est. Inft. At liberalitas dat etiam ex debito, nam debet ac tenetur egenti proximo succurrere liberalis. Resp. Illa est debitio moralis tantum & congruens ex lege charitatis, at non ut fic loquar, Physica aut meritoria: id est, egenus nullam operam locavit liberali. qua sit meritus ejus opem , aut per quam obstrinxerit liberalem, ut ipse vi obstrinctionis debeat, ex vera, & stricta, & propria dicta debitione, egeno conferre tale subsidium, tanquam operæ collocatæ mercedem ac pretium: (c) præmium est, quod dat liberalis & ultro, non pretium ex merito. Decidemus hanc rem verbis Victorini Strigelii commentar. in Ariflot. Ethic. l. 4. p. 3 32. Iustitia praffat debitum civeli obligatione, videlicet, quod leges & Magistratus jubent solvi. Sed liberalitas communicat id, quod naturali obligatione debetur:ut quanquam Samaritanus nihil debebat propter edictum aliquod Magistratas farcio jacenti in via , tamen debebat naturali obligatione , quià quoddam naturale fædus est hominum inter se, quod præcipit, ut alterius vita unusquisque, quantum potest, opem ferat. Vetus diaum eft, Liberalitatem dare quidem, indebitum persona, sed dare debitum speciei, id est, communi societati, que sine ea non potest conservari : sed multo illustrius est dicere, dare eam debitum Deo, (d) quid vult Deus &c.

(a) Quod hic dicitur de Jufiuia & Liberalitate in abstracto, hoc intelligendum de Iusto & Liberali in concreto.

ad ..

0-

1 %

fi-

0-

TS

In

210

5. 4

vi-

ef-

I.

rca

C-

ci-

tas

fo-

us.

au-

era-

irca

ύτοις

utis

bus

TOIS

&c.

em-

&c.

me-

tem-

bito

cra-

rito

irca

ver-

itus

cft,

(b) Iustus cum dat pecuniam alteri, eam dat ex pasto, Conventione, aut Contrasto inito inter se & proximum, ut cum ædificans certam pecuniæ summam ex stipulatione debitam operariis persolvit; Liberalis non dat ex pasto, ut cum aliquis mendico dat stipem, neg; enim ulla conventio fasta est inter dan tem & mendicum, ut ejus via obligatione mendico stipem

tradere teneatur is qui dat. Praterea, Iustus cum persolvit mercedem laboranti debitam pro labore dat pecuniam non Amplisus suam, quamvis hactenus possiderit, sed eam, quæ facta est laborantis propria per & proprer suum laborantis propria per & proprer suum laborantis fripem largitur mendico, dat pecuniam suam, & quæ nullo modo facta est propria mendici: operarius pecuniam, quam ausert, labore suo merui; mendicus non item.

(c) Premium dicitur, id quod datur absq; ullo merito Accipientis in dan-

in dantem collato. Pretium dicitur, id quod datur propter meritum Accipientis danti collatum: aliter dicitur merces, pramium, k gratuitum, merces ex dubito; unde vita zterna, Rom. 6 ulu ultimo dicitur pramium, non prerium, aut merces; quia non confertur ex merito Accipientis hominis, nec ex debito Dantis Dei.

(a) Qui dat egenti fipem quia Deus justir, dicitur liberalis, & agere ex lege Charitatis, qua jubet proximo bene facere: qui mercedem persolvir ob laborem, quantă ille meritus est, quia Magistratus jubet, justus est, & dicitur agere ex lege Civili: & quamvis etiam boc postremum Deus justir, ramen quia peculiares

leges exftant humanz de pretio perfolvendo pro labore præftito, non ité de danda Eleemonfyna, ideo quando quis persolvit mercedem alteri debitam, justus dicitur , & non liberalis , nam juflitia respicit leges Civiles , non irem liberalitas: & quando liberalitas dicitur dare indebitum Persona, sensus hic eft, quod huic aut illi mendico fingulari, Petro, aut Paulo, mendico individuo, non tam teneatur dare flipem liberalis, quam quidem Speciei, i.e. homini, qui eft species respectu Petri & Pauli, date renetur ex lege Charitatis; hac enim jubet, ut diligamus proximum, per proximum intelligado hominem in specie.

VI. Objectum Liberalitatis fecimus ra xpinara; quod de objecto externo intelligi debet : nam internum objectum hujus virtutis est amor & cupiditas divitiarum. Quid per xipamintelligatur, th.z. eft dictum : nempe , divitia,(a)tum naturales, pecora, fruges, agri &c. tum artificiales, nummisuno verbo, quicquid pretio sen nummis signatis estimari poroft. Quæritur hic, an non alind quoque, quod pretio aftimarine. quit, sub liberalitatem cadat ? Quid enim si quis sine pretio liberaliter doffrinam fuam atque eruditionem communicet alteri, nonne hac liberalitas fuerit dicenda ? O tamen bonum doffrina atque eruditionis est tale, ut pretio commensurari, aut pecunin campenfari nunquam poßit. Ut hunc diffolyamus nodum, notandum venit, valde impropriam effe phrafin hanc , quando doffrina aut eruditio dicitur communicari liberaliter : qui enim aliquid communicat aut dat liberaliter, is remaliquam, quam poffidet, transferat ac tradit in porestatem alterius, ut hoc, quod dat & communicat, amplius non possideat, aut faltem, fi dominus ac poffeffor & proprietarius maneat; transfert ejus rei ufum in alium, ut amplius ca re ut ipfe non valcat, quam communicavit aut donavit:ita ut libe ralis,

etio,

yna,

ner-

di-

ı ju-

non

o li-

uod

ari,

in-

da-

dem (pe-

dare

hæc

oxi-

ndo

bor

um

xpi-

um

ım-

po-

116-

274-

on-

41-

nin

no-

do

qui

Ji-

al-

na-

nti

be-

lis,

relis, aut dominium, aut ulum rei,amittat, vel transferat in eum, cui donat eam aut communicat liberaliter. At, qui eruditionem liberaliter alteri communicat, is fuz eruditionis, nec dominium, nec ulum, amittit: neque discipulus possidet aut utitur scientia sui præceptoris, sed sua sibi propria, ac, quæ diversa est à præceptoris sui scientiæ præcepror laborem suum in docendo communicat liberaliter, qui redimi potest nummis : at eruditionem suam non communicat, quia & x more & xphore ejus fibi fervat. Infant. 1. At corpus humanum alteri in usum tradi potest ad rei alicujus effectionem: illud autem pretio nullo commensurari poteff. Resp. Qui sui corporis usum commodat alteri, ipse sui corporis manet dominus & ipfe co utitur: itaque nulla hic est transportatio, qualis exigitur in libertate : ulus vero sui ac proprii corporis alteri commodatus potest redimi pretio. Instant. z. Sed quid ? fi quis in servitutem fefe alteri det , ut ab alió , fc. Domino alteri donetur. Hic certe corporis dominium transfertur, Resp. Hic nullo modo corporis dominium transferri : neque fervus potest sui corporis dominium transferre alteri, cui in fervitutem fese addicit, neque dominus servi; sed utrimque tantum transfertur ulus corporis humani commodatus, qui potest pretio redimi : scil. ne ipsi quidem nos sumus domini vitæ nostræ aut corporis nostri, sed usurpatores tantum; hanc usurpationem, hunc usum, transferri poffumus, dominium non item: Si enim fervus dominium fui corporis tranferret alteri, posset is alter de corpore servi disponeze,uti vellet; dominus enim rei, disponit de re sua, uti vult:at non porest sic dominus disponere de corpore sui servi, uti vultanon etiamfi vellet, non tamen posset occidere (b) potentia, fc. Ethica ac legali, quia illam potestatem in in corpus fervi non accepit. Quin! ne ipfe quidem fervus fic sui corporis est dominus : sed folus Deus, ut vitæ necisque. eftarbiter, ut omnium hominum; imo rerum omnium, ita corporum humanorum folus est dominus.

<sup>(</sup>a) Divitiz vocantur naturales, quæ ab ipsa sunt natura, aut potius à Deo, auchore numero: attisseiales, quas invenit industria

humana, qualis est pecunia. Cum enim Antiqui merces mercibus commutare folerent, unde mercatura est dicta, nec unus-

unusquisque semper effer instrucus illis mercibus quibus alter egeret, inventus est nummus signarus qui vicem mercium commutandarum servaret, quod etiamnum hodie obtinet.

(b) Potentia legalis five Ethica dicitur, qua aliquis quippiam potest per leges, quia illud legibus est permissum, & opponitur potentiz physicæ, qua aliqui, quippiam potest viribus naturæ, sive sint corporis, sive animisic potest potentia physica robustior occidere minus robustum, potentia scil. physica, sed, non potest potentia Ethica, quia ipsi non licet.

ic

tı

0

m

m

11

ft

ol

L

In

du

ril

fin

be

pr

pr

ti,

tu

ve du

tu

ber

pe

fet

gir

CXI

V. Diximus ex Ariff. th. 2. liberalitatem duobus circa Ta xonua ra actibus occupari, dando er accipiendo: per To dare, non simpliciter intelligitur donare, sed etiam sumptum facere or impendere rebus necessariis & honestis : per 70 accipere, non folum intelligitur to capere, fed custodire ac fervare res datas vel acceptas. Liberalitatem consistere etiam in accle piendo, contra Timpler. Eth. Gener. lib. 3. cap. 9. quaft. 2. sic probamus. Si liberalitas tantum in dando consisteret, facile foret, ut evacuaretur liberalis semper dando: ne itaque pecunia exhauriatur, & liberatatis materia omnis dilabatur, quo diutius dare possit, necesse est, ut interdum accipiat : ac, ne nimium quoque accipiat , eum docebit liberalitas. Maris tamen in dando quam in accipiendo liberalitatem effe fitam, cum Arift.loc. cit. pronunciamus, moti ejus rationibus, quas ex Andronici Rhodii in Eth. Nicom. Paraphrafi, per Nobiliff. Virum ac fulgens Academiæ noftræ etiamnum lumen, D. Danielem Heinsium, latine reddita, hic apponimus. In usu ergo pecuniarum versatur liberalitas: usus vero magis eft dare, quam accipere. Sed o magis virtus videtur, beneficio afficere quam affici, o, que honesta sunt agere, quam, que turpia funt, non agere. Accipere enim, unde oportet, est beneficio affici, sicut non accipere, unde non oportet, eft, non turpia agere. Preterea, id quod magis laudatur, magis etiam virtuti convenit : dare autem ut oportet, quam accipere, magis laudatur : gratia quippe D' lass magis tribuitur ei , qui dat , quam qui non accipit. Ad hæc, in difficiliori occupatur virtus : difficilius autem eft , ut oportet, dare, quam accipere aut non accipere, ut oportet : suum enim ipfius dimittere, multo est diffici'ius quam alienum remittere. Quare magis liberali con venit, dire honeste, quam aut non accipere, aut accipere honeste. Videantur cærera apud ipsum Androniitut

quis

atu-

mi:

bu-

um.

non ipfi

rca

ares

ere

re,

res

cl-

2.

et,

ne

nis

ım

li-

ta-

ra-

eft,

ım

ıi-

afi-

ir-

e-

re

De

d

1

n

.

n

Andronicum Rhodum, atque alios commentatores in Eth. Arift. VI. Nunc porro videndum, quænam fint officia viri liberalis, tum in dando, tum in accipiendo: atque hæc quoque, ex Aristotele describemus , quem iduger, viæ ducem , esse in in Dif. Philosophicis, consuctudo obtinuit. Is igitur cap. cit. liberalitatem in dando recte exerceri censet, si finis observetur, propter quem, & modus, quo exerceri debet. Finis, ut omnium virtutum, ita liberalitatis, elt fola boneftes : itaque, qui beneficia aliis conferunt, vel ostentationis causa, vel us majora beneficia vicissim reportent, vel ut favorem & gratiam aliorum sibi concilient, vel ut per ea ad honores in magistratu perveniant, vel ur ab importunitate petentium liberentur, vel propter quamcunque causam præter honestatem, liberales non funt. Modus exercendæ liberalitatis eft, ut derur opher, rette. Atque hic quinque potiffimum observari debent circumftantiæ : Persona, Quantitas, Tempus, Locus. Persona, consideranda est, vel dantis, vel accipientis. In persona dantis, spectandus est animus, ut det il lus xei dλύπως, suaviter & fine trifficia: in persona accipientis videndum est, utrum (a) dignus sit nostris beneficiis: itaque Arift, monet non effe dandum, wis waxon, id eft, quibuflibet fine discrimine. Circa quantitatem beneficiorum, spectari debent, facultates dantis, ut det pro ratione suarum opum,ne sese exhauriat : item conditio accipientis, ut cuique detur pro ratione paupertatis. Quoad qualitatem, dandum est ex propriis & non ex alienis opibus : & danda funt accipienti, quæ profutura non obfutura ei funt. Quod ad tempus, notum eft vetus dictum: Bis dat, qui cito dat. In tempore subvenire, omnium rerum est primum. Quod ad locum, dandum eft, & rand, ubi honestum est, Quæ honoris ergo dantur beneficia, palam; quæ eg: ftatis sublevandæ causa, clam debent conferri. Officia accipientis in accipiendo, funt; 1. Liberalis non accipit, unde non est accipiendum. 2. non est petax, aiminis: magis enim cupit, beneficium dare, fi poflet, quam accipere. 3. studet honestis rationibus suas facultates augere, ut possit, non ab aliis accipere, sed de suo largiri. Quæ de liberalitate quæri amplius possent, Annexa, &, extrema, dift. seq. exhibebit.

non qui aliquod beneficium danti contulit , aut officium aliquod præffitit , aut operam fuam impendit, & fie alterius beneficium meruit, fed qui vir-

(a) Dignus dicitur hoc loco, tute eft præditus, & qui vir exfiftit probus : liberalitas enim exercenda eft in virum bonum atque honestum, & non in virum improbum , atque nebu. lonem.

i

ti h

C

V

li

d

X m

di

C

ti

bo

da

ш

di

ri ta

in

4i be

in

1.

tij

#### ANNEXA.

1. An verum & adequatum objectum liberalitatis fint pecunie ? Aff.

2. An liberalis quandoque etiam indignis daye debeat? Neg.

3. An , qui multa dat , semper fit liberalier co , qui panea dat ? Neg.

4. An communio bonorum in bene conftituta Rep. fit toleran-

3. An pauper etiam posit esse liberalis ? Aff.

6. In liberaliores fint, qui sma labore divitius acquisiverunt, an qui hereditate aut alio modo aliunde eas acceperunt ? Reft. pofleriores.

7. An quis possit effe in feipsum liberalis ? Neg.

8. An liberalis direfcere posit? Aff.

9. In liberalis fis, qui de alienis largitur? Neg.

10. An benefactores, propter beneficia data, magis ament beneficiarios, an hi, propter accepta beneficia, benefactores & Reft. print verum eft.

11. An aliquando liceat beneficia exprobare? Neg.

12. An in fenes O pueros quoque fint conferenda beneficial Aff.

### DISPUTATIONUM PRACTICARUM VIGESIMA-TERTIA,

#### LIBERALITATIS EXTREMIS ET MAGNIFICENTIA.

#### THESIS

Iberalitas, quæ ac qualis fit virtus, abunde Diffutatio exposuit superior: extrema ei opposita vitia explicare vetuit ex-

nim

um vi-

bu-

2.

uca

an-

mt,

pa

int

ttio

arc

uit

vetuit chartæ angustia. Ea nunc simul cum Magnissicentia proponemus atque exponemus. Sunt extrema duo Liberalitatis, Prodigalitas & Avaritia: quæ diversa ratione & excedunt & descriunt; prout Liberalitas versatur, vel in dando seu xphosto, vel in accipiendo, seu xmost. Ratione xphostos, in dando, avaritia desectus est, prodigalitas excessus. Ratione xmostos, in accipiendo, avaritia est excessus, prodigalitas desectus. Sæpe tamen hæc viria commiscentur; quod ex singulorum explicatione patebit.

11. Prodigalitas, Græcis dicitur acolla, ab a particula privativa & colorada, quia prodigi, nec se, nec opes suas servant, aut servare possunt: monet tamen Aristoteles in textu lib. Eth. 4. c. 1. a collat nomen ambiguum esse, & non solum de prosusione pecuniarum, sed & de intemperantia ac luxuria dici, deque omnibus vitis, quibus prodigalitas samulatus: nam intemperantes & luxu perditos homines acolores Græce vocamus; unde & sen acolores, Græcis est, perdite vivere, & rem suam prosundendo perdere, quod liquet ex illo Martialis versu, Esposas, & amas, ses acolores.

III. Prodigalitas est, vel simplex, vel mixta. Simplex est, qua quis temere, absque ullo suo commodo facultates suas profundir, modum omnem in dando excedit, & neque honestatis, neque degori rationem ullam, in largitionibus suis habet, nihilque ab aliis accipere cupit. Mixta est, qua quiz, in dando non tantum, sed & in accipiendo, modum excedit; ut, si quis non tantum opes suas temere profundat in libidines ac voluptates, sed insuper aliis corum bona per injuriam aufert, ut habeat, unde possit aliis largisi: & talis non tantum est prodigus, sed & avarus, & injustus, & intemperans & variis vitiis aliis inquinatus.

IV. Avaritia Ariff. Græce dicitur arnadoreia, que vox in genesc significat illiberalitatem, posserque dici de omni vitio, quod liberalitati opponitur, sed neri igodo huic alteri extremo tribuitur: dicitur & anongia, cupitian esse alterioredi, & quaryosia, amor pecuniæ. Avaritiam esse analomento insanabilem, lib. Ethic. Nicom. 4. cap. 1. cit. probat Aristoteles.
1. Quia senum est propria: at vitia senectutis non facile cortiguntur, 2. Quia magis est naturalis & congenita homini:

plerique

plerique enim mortalium magis sunt peroximalor, ablativi, quam donno, dativi casus. Rationum harum deductio plenior videri potest intextu cit. & commentario ad eum.

V. Avaritia eft, vel simplex, vel composita. (a) Simplex eft, vel quæ dando deficit, fine xinteus excessu; vel quæ accipiendo excedit , fine dores defectu. Compofita, que & dando deficit, & accipiendo modum excedit. Atque hæc omnium est pessima. Ad priorem simplicis avaritiæ speciem pertinet ocidonia, nimia parsimonia: ad posteriorem, ars furandi, lenonia, faneratoria, aleatoria, & omnis illa, qua indebita modo bona alteri subripiuntur ex corum cupiditate : atque hinc liquet. avaritiam sæpissime esse conjunctam cum injustitia: quam ob caufam Ariftoteles interdum dicit , (b) & avaritiam effe quandam injustitiam, & aleatores, fæneratores, fures (qui injusti funt omnes) effe avaros. Nempe, si aleator, fænerator, fur, primario præcipuoque confilio velint injuriam facere, fecundario lucrari, injusti sunt proprie: si contra primo ac per se velint quæstum facere, secundario id velint agere per c anculariam aut artificiosam captionem ac subductionem, avari funt proprie.

(a) Simplex virium dicitur.
quod opponitur Virtuti uni, &
Vitium Mixtum, feu Compontum, dicitur, quod non uni fed
pluribus virtutibus opponitur,
quia ex pluribus vitiis conflatum est.

(b) Aleator, fænerator & fur,

fi spectentur quatenus uniquiq; suum non tribuunt, aur proximo suum non telinquunt, sunt injusti & peccant in lustitam: at vero si considerentur in quantum nimium accipiunt, & à proximo auferunt, sunt avari, & peccant in Liberalitatem.

'n

6

11

fi

ci

hi

69

46

yi

fu

be

gr

ta

m

in

00

eft (

Ma

ver

à Is

Per

nos

VI. Ita quidem utrumque liberalitatis extremum est expositum. Quæritur ab Arissocie & Interpretibus. Virum su majus vitium altero? Resp. Simplex prodigalitas mehor est avazitia simplici. Atque hoc variis rationibus ab Ariss. est comprobatum. 1. Quod vitium facilius curatur, est minus malum. Sed prodigalitas facilius curatur, quam avaritia. E. Nam aut ætate curatur, aut inopia: ætate, quia quo quisque est senior, co est in largiendo parciot, inopia, quia fieri non potest, ut, qui omnibus largitur, ei ad prodigendum semper supperant copiæ. 2. Prodigalitas magis est affinis

ivi,

le-

eft,

cci-

ida

um

net

nia,

ona

ict,

am

effe

ufti fur,

fe-

o ac

per

em,

uiq;

imo

nju-

L.VC.

tum

cant

eft

m fu

r cft

. cft

inus

itia.

quo

quia

gen-

finis

finis liberalitati, quam avaritia. Ergo. Prob. anteced. Nam hoc commune est prodigo cum liberali, quod uterque dando prosit alteri: ac avarus nulli prodest, ac ne sibi ipsi quidem.

VII. Liberalitati expositæ c. 1. 1. 4. Ethic. Nicom. Subjungit Arift. cap. z. Magnificentiam, eo quod pariter circa m yping ra verfetur : ac licet in eadem verfentur materia Liberalitas & Magnificentia , non eadem tamen ac simili ratione. Liberalitas latiffime patet; & in omnibus occupaturacionibus, in quibus, rei familiaris, pecunia, & opum, est ulus : at Magnificentia , quotidianos , parvos , ac communes contemnit fumtus, folumque occupatur in raris; magnis, inulitatis sumptibus : itaque Liberalitatem superat Magnificentia sumptuum magnitudine: unde & μεγαλοπρίπεια Gracis dicitur, voce compolita, in is mains, quod est magnum, & sm 7 minor , quod eft , decorum , feu id quod decet : hinc optime ex Ariff. loc cit. definitur, peroms wei damannea's x pund two wed gers, Mediocritas circa sumptuosas pecuniarum affiones. At, dicet quis . (a) Quomodo potest esse mediocritas hac virtus, si versetur circa sumptus magnos ? magni quippe sumptus mediocritatem excedunt. Resp. Magni quidem sumptus non funt mediocres, & recedunt à mediocritate, que eff in Liberalitate, sed non ab ea quam exigit Magnificentia: maeni quippe funt, non quod excedant normam & menfuram, quam postulat Magnificentia, sed quod superent sua magnitudine cos, in quibus versatur Liberalitas. Est sane in illis ipfis fumptibus magnis, parum, nimium, mediocre: consequenter & Virtus & Virtuti opposita vitia circa cos occupantur. Virtus hæc Magnificentia eft.

(a) Objectum Magnificentiz formale, est mediocritas, que est vel materiale, vel formale. fervatur in samptibus magnis faciendis.

VIII. Ex jam dictis dissolvi potest quæstio, quæ moveri solet ab Ethicis. An Magnificentia su specie dissincta virtus a Liberalitate, an vero tantum gradu ab ea distinguatur ? Resp. Peripatetici plerique distinctas specie virtutes esse volunt: at nos hic ab its recedimus: differunt enim tantum secundum magis & minus: at hi gradus diversas species non efficients

cum

cum enim utrique virtute sit proposita eadem materia, pecuniæ sc. ut statim est ostensum, magnisicentia circa maximas, liberalitas circa mediocres, versatur : adde, actiones
utrobique esse cassem, & sinem cundem. Nam magnisicus
sumptus erogat, ut aliis subveniat, sed in eo tantum à liberali differt, quod ille ad magnitudinem quandam, pompam, & splendorem rerum magnarum, collimet, hic non item : uterque insuper honestatem pro sine habet : neque
enim magnisicus ostentationis vel popularis auræ gratia
sumptos magnos impendit : neque temere aut inconsulto
splendorem suum ostendit : sed, & sui, & corum, erga
quos sese magnisicum representat, rationem habet imo &
facultatum suatum, ne majores is sumptus faciat : itaque &
magnisicus, sicut liberalis, honeste agit & juxta m opizor.

IX. Etfi vero Magnificentia fit virtus circa fumptos magnos, non tamen fatim Magnificus eft, qui magnos fumptus facit : ideoque virum Magnificum fuis notis & proprietatibus-circumscribit Ariffoieles loc. cit. ut inde tanto faci-Inis, quid fit Magnificentia, intelligatur : Prima Magnifici conditio eft, ut fit fciens, ac norit, quid, quando, quantum, & guemodo agendum , ut sciat illos facere sumptus , qui rede & uriliter fint facti. Quemadmodum enim periti eft artificis, intelligere ac probe cognoscere, rerum quas attificio tractat, proportionem; ita & magnifici eft, nolle fumptaum faciendorum racionem, ut fint confentanci, tum operi, quod faciendum eft, tum tempori & loco, ubi faciendifunt, tum personæ, à qua sumptus ipli fiunt , aut imperantar: harum circumftantiarum rationem tenere; hominis eft scientis. At illud eft Magnifici. Ergo. Secunda condisie jest, omni virtuti communis, ut Magnificus, id quod agit folendide, agit is nale frene honestatis ergo. Tertia conditio eft, ut lumptus faciat magnos & splendidos cum animidelestatione : atque hec conditio in omni etiam virtutie de inseunque opere exigere. Quarta conditio est, ut sumprus, quosifacit, faciat large, prolixe, copiole, ac propemadum affule : parci quippe al & fordidi , subtiliter 14 tionem inire & calculum agere. 100 anes Coloria, une compositio Aubailis illa nationum supputatio, sordide parfimonia figuum eft. Quint4

u

te

fu

tic

pe

no

au

2.

mo

tat

dete

minte canditio est, ut Magnificus de fola specie ac pulchriudine operis cogitet nec de precio sollicitus sit: hoc unum allaboret, ut quam pulcherrimum opus efficiatur, non,

quam parvo, & an minori precio, effici queat.

De-

na-

nes

cus

be-

m-

ni-

que

atia

alto

rga

0 &

c &

otos

100

faci-

ifici

um,

qui

eft

arti-

offe

tum

faci-

npe-

omi-

ondi-

da-

COM-

ani-

irtu-

fum-

bid.

er 14.

P\$755.

n eft.

wint4

X. Officiis & conditionibus Magnifici expositis, Magnificentiz extrema spectabimus, quæ duo sunt, alterum in defectu, in excessu alterum. Quorum illud une professa dicitur, co, quod in magnis non servet decorum, sordide & parum sumptus faciendo; hoc anteria sive Baravosa nuncupatur: & dinservacia, quali si rescol dinservita artificibus, qui, divites sactissordida plerumq; & inepta splendoris affectatione laborant, quiq; magnos sumptus impendunt in rebus parvis. Baravosa: Græci vocant, opisices sordidos ac viles, & qui manu victum quæritant, proprie tamen illos, qui ad sonaces seu caminos incensos laborant: nam Banis caminum significat ac fornacem, & avis incendere, ut Baravos sint, qui caminum accendunt ad consicienda opera, & ingenere sordidi opisices.

XI. Circa Barauofur pariter atque pures sofar non uno peccatur modo. At circa prius vitium duplici fere peccatur ratione. 1. Ratione formæ, seu modi, quando quis præter decorum, & inepte, sumptus magnos facit in res parvas, aut in privata convivia : cujus duo adfert exempla Arist. unum eft, fi quis fedales, qui de symbolis coenaturi erant, regio & nuptiali exciperet apparatu: alterum est de Megarensibus, qui in theatris & Judis scenicis, vestibus ute. bantur purpureis , atque in iis inepti habebantur atque in sulsi. 2. Ratione finis, quando non honestatis sed oftenta tionis gratia magni sumptus fiunt. Circa posterius vitium peccatur. 1. Quando propter nimiam parsimoniam minores sumptus fiunt quam operis alicujus dignitas exigit, aut opus etiam coeptum ob eandem causam deseritur. 2. Quando sumprus fiunt cum aliqua tergiversatione , animo non prompto, fed cunctanter, spectando semper, qua tatione quam minimis sumptibus res confici possit.

XII. Quæritur, Vtrum è duobus Mognificentia extremis deterius fit ? Resp. distinguendum esse utrumque extremum

in fimplex & compositum. Simplex Baravoia eft, cum quis de fuo sumptum facit nimium, nec eum alio refert nifi ad famam comparandam ac nominis gloriam : fimplex purposeiπαα, cum quis non fat fumptuum facir in rebus magnis, facit tamen aliquos; aut, fi faciat magnos, cos faciat cum trifiria, non quod pecuniam ita perdite amet, fed quod falfo putet fibi defutura justa præsidia vitæ sustentandæ , cumtamen dives fit. Baiacoia composita est, cum quis non tantum Sumptus maximos facit in re parva, sed præterea non de suo cos facit, fed aliunde, per injustitiam accessione fumpruum Tibi facta. Mizionimen composita est , cum quis in re quoque parvo parcus eft, nec sumptus ullos facit in rebus magnis, non quod velit fuz aut amicorum indigentiæ confulere, sed quia pecunias fuas, quas amat impense, omnimodo augere fruder. Simplex Baravola feu offentatio eft deterior winespen ela feu par fimonia: at fimplex Caracoia non eft deterior pune mperiela composita : est tamen composita Baravoia deterior composita pun es mpenein. Hac de Magnificentia e extremis,

# ANNEXA.

d

ni

ri

m eff tu

fib

gne

au M:

mı

fatt

tie

bus

J. An Magnificentia fu prestantior Liberalitate? Aff.

2. An entrema Magnificentia fint surpiora extremis Libera-

3. An Funaratores, & Altatores, & Fures, refle inter Antres mominentur & Reft. quofdam, won omnes.

# DISPUTATIONUM PRACTICARUM VIGESIMA QUARTA,

DE

# MAGNANIMIT. & MODEST.

## THESIS I.

L'disputatione, examini publico subjectmus, ex arist. di

uis

bs i

- t-

fa-

tri-

alfo

a ta-

um

fuo

um

que

nis,

ere,

au-

200-

12 eg-

ofita

bera-

ceffit,

ift. ad

Nic.

Nic. Eth. 1. 3. c. 1. & 2. nunc ex seq. 3. & 4. capire eidem subjiciemus. Magnanimitatem & Modesliam, quæ ita seste habent ad se invicem, docente ipso I hilosopho, ut Magnificentia se habet & Liberalitas: ut enim hæc circa sumptus vel parvos vel mediocres, illa circa magnos, occupatur; ita Modestia circa honores vel parvos vel mediocres, Magnanimitas circa magnos, versatur. De Magnanimitate primum, mox de Modeslia agit Philosophus, cujus & nos ordinem sequemur.

II. Magnanimitas , non uno dicitur modo; interdum fignificat communem omnium virtutum affectionem, qua quis viriolas omnes perturbationes animo magno reprimit; interdum notat fortitudinem, ut cum dicimus, aliquem magno animo, vel aggredi pericula, vel tolerare mala : hic nobis ex Arift. fignificat virrutem moralem, servantem mediocritatem in honoribus magnis, vel amplectendis, vel fugiendis. Græce dicitur μηαλοφυχία, δοτό της μεγάλης ψυχής vel in the myakor, quod circa magna animo suo versetur Magnanimus, ut ipfum nomen hujus virtutis ejufdem objedum generale indicet effe, ra unana : quod Ariftoteles ulterius probat à descriptione Magnanimi, quem dicit effe eum, qui res magnas quidem, sed quibus dighus est, deberifibi judicat : Magnanimitatem in magnis cerni. Antecedens à contrario probat : Nam qui se dignum judicat magnis, quibus dignus non est, non Magnanimus aut virtute præditus haberi debet , sed stolidus ac fatuus : quali fic argumentetur Philosophus. Qui magna sibi arrogat, quibus non eft dignus, is stultus habetur: At magnanimus non eft stultus : nam, qui ex virtute agunt, non funt stulti : Ergo non arrogat fibi magna, quibus non est dignus : arrogat ramen fibi magna, ex origine vocis: Ergo, quibus est dignus. Magna igitur, led digna Magnanimo, funt Magnanimitatis objedum, sed generale. At quæ magna in specie sunt objectum Magnanimitatis? id Philosophus porro inquirit; inquiramus & nos ex ipfo.

III. (a) Speciale objectum Magnanimiratis est honor: verlatur ergo circa magnes, imo maximos, honores: quod hac ratione demonstrat Philosophus. Cum dicitur aliquis dignus rebus magnis, ejusmodi dignitas ad bona referent externa,

Ma

que præmia tette factorum funt:nemo enim meritorum fu orum præmia dicit effe bona animi interna feu virtutes, fed externa, quæ fortunæ vulgo vocant : virtus enim ipfa fibi non alteri eft præmium. Ergo Magnanimus ob merita fua magna ac maxima, dignum jure se censebit magnis ac maximis bonorum fortunæ. Ar inter bona, fortunæ magnum est bonum, imo & maximum, honor : quia illud magnum eft & bonorum maximum, quod viri magni & maximi in dignitate excellentissima conftituti expetunt, ut Reges, Principes, Magistratus, &c. At tale quid est honor : præterea inter bona magna & maxima est illud, quod reidebetur maxima, fc. virtuti. At illud bonum eft honor, quia honor est testificario unius de virtute alterius. Denique inter externa bona maximum eft quod Deo tribuitur. At honorem ex fortunæ externis bonis Deo tribuimus. Erge Magnanimus merito judicat se dignum magnum maximis honoribus, Ergo bonores maximi funt objectum speciale Magnanimitatis, quod erat demonstrandum,

(a) Honor maximus objectum
est externum Magnanimitaris, & intra rectæ rationis limites
fed internum est cupiditas honoris maximi; hie enim affectus

n

E

fo

01

Po

cit

ma

ple

no

leg

Virt

ctat

tem

ben

dore

pere

offic

I V. Circa honores magnos ac maximos cadere virtutem, facile probatur ; quia circa cos cadit exceffus & defeetus : unde fic argumentari licet. In quibuscunque cernuntur extrema, in iis & media datur virtus : Sed, in honoribus magnis maximisque vel experendis vel contemnendis, cernuntur extrema. Ergo. Sunt enim , & qui se minoribus censent dignos honoribus quam merentur : alii projores sibi arrogant quam merentur : illi deficiunt à medio Magnanimitatis: hi illud excedunt : datur ergo virtus, quæ utrolq; doceat servare mediocritatem ; at hæc est ipfa, de qua agimus, Magnanimitas : Objicit fibi Philof. Magnanimitatem, f versetur circa magnos ac circa maximos honores, non fore virtutem , quia virtutis eft mediocria fectari, unde per mediocritatem O' medium definitur : at magna , qua talia funt , extrema funt parvis opposita. Ergo & Magnanimitas extremum erit, oppost tum medie. Respond, Philosoph. per diftinctionem, Magnanimitatem

mitatem, & extremum esse, & medium; sed ratione dissimili: extremum esse, ratione magnitudinis objecti, quod sunt honores magni ac maximi, medium esse, ratione modi, quem servare docet, in ils accipiendis vel repudiandis: docet enim, neque nimium, neque parum, esse cos, vel sedandos, vel sugiendos, sed uti & sub quibus oportet conditionibus.

V. Subjicit Arift. Magnanimitati ex objecto explicatæ, notas qualdam & proprietates Magnanimi, quibus ettam offeium ejus describitur. Fuse hæc omnia Philos. persequitur 1.4 c. 3 . Eth. Nic. & primo docer, qualis fit Magnanimus : deinde, quo modo sele habeat circa honores; denique, quomole gerat circa reliquas virtutes in quotidiana conversatione. Docet 1. Virum Magnanimum este optimum. Quia, quo quisque majore dignus est honore, co est melior, quia honor est præmium virtutis : ergo, qui maximo honore est dignus, omnium est optimus : Sed Magnanimus maximo honore est dignus. E. est optimus. Deinde, qui in unaquaque virtute habet id, quod est maximum & excellentissimum, is est optimus. Sed Magnanimus habet, &c. E. Denique, qui nihil turpe admittit, nec causam ullam habet, cur turpe admittat, est optimus. Sed Magnanimus est talis. E. Nihil quippe magnum habet præter virtutem, eamque solam admiratur & propter unicam honestatem actiones omnes suscipit : Quæ causa est , quod nihil turpe admittar. Porro, quomodo fese habeat circa honores, docet Philos. dicitque, Magnanimum eos tantum curare honores, qui à magnis, gravibus, bonisque viris deferuntur: quos vero. plebs offert fine judicio, non magni facere, in magnis honoribus excipiendis moderate lætari, &c. quæ in textu ipfo legi possunt. Denique explicat, quomodo cateris sele gerat virtutibus Vir Magnanimus, sc. in singulis virturibus id fe-Aatur, quod magnum est & excellens. Circa liberalita tem, ait, eum tali effe ingenio, ut libentius in alios conferar beneficia quam accipiat, & si quæ accepit, cumulatoria reddere studear : cujus res ratio est, quia inferioris est acci. pere, superioris conferre beneficia. Sed M gnanimi officia in reliquarum virtutum exercitio tam clare in tex-

fibi aniofq;

fu-

led

libi

ua

na-

um

um

i in

es,

æ-

de-

iuia

in-

ho-

rge

mis

na-

rceri

nites

ttu-

efe-

un-

oris

dis,

bus

agiirtu-

pofianitem

M

111

70

gr

to a

ut

CO

te

XI

çi

bu

qt

M

in di

te

eff

qu

m

tu

20

ho

m

ru

qu

te (p

m

su persequitur Ariff. ut nulla ampliori deductione fit opus. VI. Allus Magnanimi circa honores maximos funt, partim appetere, accipere ac custodire : parcim contemnere, negligere, ac dimittere, utrumque ut & fub quibus oportet circum-Stantiis. Quærunt hic Ethici; Virum Magnanimitas magis fit fua, in appetendis quam in contemnendis honoribus magnis at maximis ? Atque Arifforelis quidem fententia in utramvis hie trafitur partem : Nos, magis fitam effe Magnanimitatem in honorum contemptu quam experitione, censemus: ratio eft, quia & plus laudis redit ad eum qui contemplerit, ut oportet, quam qui acceperit honores magnos, ut oportet:&, quia difficilius est contemnere honores magnos, ut oportet, quam expetere, ut oportet : habemus enim infitam cupiditatem apperendi cos, sed non item contomnendi. Sed quærunt hic nonnulli ? In allo etiam modo honorem appetere licet ? Quidni ? quia eft virtueis præmium : quia infamiam contemnere licet , E. à contrario honorem experere : quia honor inter bona externa principatum tenet; At ea experere licet, sed moderate. E. & honorem.

VII. Extrema Magnanimitatis funt, in defectu un es fora pafillanimitas, in excessu zaurom: elatio, superbia, tumor inflatio, Qui deficità medio Magnanimitatis wieg fux & pufillanimus qui excedie game, elatus, dicitur : utrique peccant in hane virtutem; & variis modis. Qui pufillo funt animo, peccant; 1. quia fibi ipfis injuriam faciunt, dum fe honoribus & bonis, quibus digni funt, spoliant; 2. quia, qui hoc laborant vitio, malam de le opinionem apud alios concitant; nam censentur occultis laborare vitiis, qui meritos honores refugiunt; 3. quia le suaque bona ignorant, adeoque ipsam honorum naturam; si enim bona sua recte nossent, & honorem effe virturis præmium, dignos non repudiarent honores; 4. quia hæc animi abjectio ac demissio languere facit homines, cofque avocat à studiis rebusque præclare gerendis. Sed & peccant, qui elato funt animo: quia 1. fibi plus tribuunt quam par eft; 2. quia fe & suam infirmitatem ignorant : ac fic produnt ftultam fuam perfuafionem, dum plus honorum maximorum conferri expetunt fibi, quam merentur. Vier vero peccat magis ? Pulillanimum exiflimat

us.

ar-

ige-

m-

s fit

na-

hic

n in

tio

0-

&

01.

cu-

ed

tere

am

uia

te-

110

pu-

Qui

qui

715-

at:

10-

ant

am

rc-

100

10-

10-

cit

n-

ibi

3-

n,

i,

1-

at

tem.

fimat Aristoteles: nam in fine cap. 3. hanc quæstionem disfolvendo. Virum extremorum, Pusillanimitas an elatio, magis adversetur Magnanimitas: afferit, pusillanimitatem magis pugnare cum Magnanimitate quam elationem: tum, quia abiectio illa animi frequentior est & in pluribus reperiatur hominibus, quia major pars hominum premitur pau pertate, quæstacit ut non ausint magnos, nedum maximos, affestare honores; paupertas enim animum dejicit, & pauper ubique jacet: tum, quia qui honores magnos & maximos contemnunt, non facile adducuntur ad benemerendum de rep. & præclare agendum, quibus rebus tamen magnos maximosque honores quis promeretur.

VIII. A Magnanimitate ad Modestiam transit Arist. lib; 4. Esb.e. 4. quæ in Græco ejus textu nomen non invenit. Hæc titca parvos honores ac mediocres occupatur, iisdem actibus appetendi & contemnendi sub debitis circumstantiis, quibus circa magnos & maximos versari jam ostendimus Magnanimitatem: Dandam vero ese virtutem aliquam., quæ in mediocrium honorum vel expetitione vel contemptu doceat mediocritatem, hinc liquet, quod in iis vel expetendis vel contemnendis, & parum esse possite & nimium: & quid multis est opus quodiocrius & virtus & virtum: at qui honores parvos ac mediocres, moderate appetit, moderate contemnit, lauda-

tut: qui contra facit, vituperatur. Ergo, &c.

I X. Modessia est virus moralis servans mediocritatem in honoribus parvis ac mediocribus expetendis ac contemnendis. In hac definitione tres observandæ sunt circumstantiæ, ut Modessus recte hujus virtutis officio desungatur. Prima est retum & factorum, ut ex ejusmodi seu rebus seu actionibus honores perat Modessus, quæ dignæ sunt honore: quemadmodum sunt, vocario diligentes exercita, studia littera rum gnaviter culta, bellum strenue gestum, officium aliquod bene administratum, & cujuscunque virtutis opus sitte recteque institutum. Secunda circumstantia, Modesso respicienda, est modi, ut co n odo expetat honores parvos ac mediocres, quo modo decet, non per vim, dolum, fraudem, malas artes, nec per metum injectum aliis aut crudelita.

tem, nec pet calumniam aut detractionem, nec ullis modis iniquis & illegirimis. Tertia circumstantia viro Modesto observanda, est quantitatis, ne experat majores honores, quam sua mereatur virtus, eruditio, præclarum sactum, que

fimile quid.

X. Habet se Modestia ad Magnanimitatem, ut Liberalitas ad Magnificentiam; uti enim Liberalitas convenit cum Magnificentia, quoad objectum, quod utraque versetur circa pecunias, sed quoad parvitatem & magnitudinem pecuniarum tantummodo ab ea differt, sicut ostensum est Disp. praced. ita pariter & Modestia & Magnanimitas versatur utraque circa honores, sed Modestia circa parvos & mediocres, & cadit in hominos mediocris sortunæ, Magnanimitas circa magnos & maximos, & cadit in homines altioris sortunæ, Reges, Principes, Duces, &c. & sicuti Liberalitas non est specie distincta virtus à Magnificentia, ut th. 8. Disp. praced. est probatum, (a) sic nec Modestia specie differt à Magnanimitate sed gradu tantum, ob rationes cassem praced. disp. adductas. th. 8.

(a) Hac duo opponi folent in Philosophia, differre specie & differre gradu. Que enim gradu differunt, non different specie, & vice versa: sed magnanimitas & modestia gradu different, quia objectum utriusque idem est, rum internum, cupiditas honoris, tum externum, ipfe honor: differt tantum alterum ab altero fecundum plus & minus. qued magnanimitatis objectum fint maximi, modestiz vero fint mediocres aut parvi honores: formale tamen objectum atrobiq; est mediocritas.

XI. Cum Modestia, tum in experendis, tum in contemnendis, honoribus parvis ac mediocribus, reperiatur, Quzzitur, In utro magis elucescat? Resp. idem hic pronunciamus, quod th. o. hujus disp. de Magnanimitate pronunciamus, ob

easdem, quas ibi protulimus, rationes.

XII. Extrema Modestiæ sunt; in excessu oponina, nimium honoris studium seu ambitio; in desectu a otonina, honoris contemptus: illo honores parvos ac mediocres nimium,
hoc non satis expetimus: illo non satis, hoc nimium
contemnimus: vocabula Græca, quæutrumque hujus vittutis Modestiæ extremum significant, in bonam interdum
accipiuntur partem, unde vitia iis significata, licet revera

fint

dis

fo

es , aut

s ad

ifi-

u-

um

ed.

uc

&

rca

2.

cft

ed.

12-

P

r:

ero

int

nc-

or-

iq;

e-

z-

ob

ni-

0-

m,

m

irm

ra

nt

fine vitia, non tamen videntus lape talia. Cette onomuia interdum significat moderatum honorum parvorum & mediocrium appetitionem, ipfaque virtus eft , de qua agimus. Modeftia: aoixomina interdum sumitur pro moderato honorum eorundem contemptu, & fic ipla quoque est Modefia. (a) Neque in hac tantum, fed & in aliis contingit vire rutibus simile quid, ut extremorum nomen ipsi virtuti defignandæ imponatur, fi cum altero præfertim extremo comparetur: sic prodigalitas collata cum avaritia, videtur esse liberalitas: ita & hic, si honorum contemptorem contuleris cum ambitiofo, videbitur Modeftus, & vice versa : causa particularis, ob quam extremorum nomina hic veniant fimificandæ virtuti, eft, quia idoneum apud Græcos huic Virtuti non est positum nomen; unde fit, ut extrema nulli virtuti, fed fibi tantum, videantur opponi : nam ca, quæ nomen nullum habent, fallunt in co multos, quod & ipfa sulquam elle existimentur.

(a) Quià Vitia Virtutibus funt
Proxima, ut Virtutum speciem
præ se ferant, & sæpe eas ementiantus, etiam sæpe fit, ut nomen sæ sut solet, aut valet.

XIII. Quæri hic quoque potest, Virum exwemorum majus, utrum minus, Modestiæ repugnet? Resp. Hic idem statuendum esse, quod de Magnanimiratis extremis statutum est ib.7. hujus disp. nam uti Modestia tantum secundum magis & minus dissert à Magnanimitate, ex th. 11. hujus disp. ita quoque extrema hujus tantum gradu disserunt ab extremis illius. Quate cadem utrorumque utrimque est ratio.

## ANNEXA.

1. An honor posit licite appeti? Aff.

2. An, filedatur, posit licite defendi? Aff.

3. An honor magis sit honorantis quam honorati? Aff.

4. An aqualis debeat effe defensio honoris & vite ? Neg.

parentum vel consanguineorum debeat privari meritis honoribus? Neg.

6. An Magnanimi su injurium recordari & ulcisci ? Neg.

# DISPYTATION VM PRACTICARYM VIGESIMA-QUINTA,

condenses a crammap g tom coloraten communitar, & he tpra salegastati biode-

## MANSUETUDINE and many we design our reference and a singularity resulting

## SECOND CONTRACTOR TO BEEN SULL TO THE PROPERTY OF

Magnanimitatem & Modestiam Disp. superiori ex Arist. Esh. 1.4. ad Nicom. c. 3. & 4. explicatam excipit apud pfum cap. 5. Mansuetudo ; quam hac disp. ventilandam proponemus. Mansuetudo, ut à voce ordiamur, dicitur quali manu-suetudo, seu manu facta affuetudo: sicuti & mansues & manfneme dicitur quali manu affuetus, fcil. quæcunque natura fua funt effera, manuum permulfione mitelcunt fere atque consuescunt. Apud Gracos hac virtus nomen non invenit, quod Ariff. monet, qui utitur voce megime. At vero hæc vox defectum potius notat à medio hujus virtutis tecedentem, quam iplam mediocritatem in mansuetudine fervandam. Mansuciudo enim est virius servans mediocritatem circa iram: at occione fignificat defectum circa iram: & per @ fignificat eum, qui ram fedato est animo, ut re inus irascatur quam debet, ut non commoveatur nec concitetur ira, quando debet; qualis fuit Mitio ifte Terentianus : at vero qui hac vietues, quam Mansuetudinem vocamus, est præditus, uit non irascitur, quando non oportet, ita irascitur, quando oportet quemadmodum & quibus de causis oporter. Sed à voce ad rem transcamus.

11. Hezóms isi ucosms wei opis. Mansuetudo est mediocritas circa iras. Objettum Mansuetudinis internum eft ira, affe-Aus ille appetitus irascentis inter cateros. Externum obje-Hum funt omnia, quæiram in animo hominis concitare va. lent, injuriæ, damna, contumeliæ, convitia, offensiones, denique omne illud, quo fama nostra vel nostrorum lædituraut ladi videtur : præfertim ad iram nos incitat contemptus noftri , aut noftrorum : unde Ariffot. 6. Top. c. ult. Ira dicitur dolor feu triftitia, quæ ex opinione contemptus

eritur.

2

I

D

P

vi fer oriur. Distingui autem debet hie accurate ira ab iracundia: illa affectus est & objectum hujus virturis: hæc habitus malus est, & extremum huie virturi oppositum; de quo postea.

1111

04

SALE!

f.

ud

-0

ali

å

t4-

at-

in-

:IO

re-

ne

em

0

tur

an-

IMP

usi

do

dà

. Y 8-

ffe.

bje-

va ·

e:,

dion-

ult.

tus

HI.

LI I. Mansuetudinem esse Viriutem à cateris distinctam, ex objecto probatur optime; hoc ratiocinio. Si ita site peculiaris perturbatio de animi affectus, Ergo peculiaris quoque est virtus, quæ cam regit, compescit ac temperat. Atqui verum est prius. Ergo & posterius, Hæc Virtus non est fortitudo, non temperantia, non liberalitas, &c. Ergo. Duo hie sunt probanda, 1. Iram esse peculiarem animi commotiomen à cateris distinctam. 2. Mansuetudinem cam esse virtutem, que iram compescat, regat, temperet.

IV. Iram effe peculiarem animi affectum, ex fingulorum affeduum inductione, oftendi facile poreft : & fatisliquet ex ejus definitione ; que reliquorum affectuum nulli convenit : Ira est anxia quædam & cum dotore conjuncta ultionis speratæ apperitio, adversos cum y à quo quispiam se lesum & contemprum existimat : (4) Lesio , sc. & contempus, ex quo nascitut ira, obtinct speciem mali, ideog; gignit in animo triftinam & dolorem : unde concepta ultionis fires delectationem contra parit ac voluptatem. Licet vero hac triftiria & volupeas cum ira fint conjunctiffima, ira tamen ipfa, neque dolor aut triftitia, neque voluptas aut delectatio illa, for ralicer est non tristinia, quia hæc separari poteft ab ita, ur fi quis contemprus à Rege triftetur quidem led non iraleatur; non voluptas illa, quæ ex spe ultione accepta augeretur, ira vero minuitur. Quod fi, nec voluptas, nec triftitia, quæ iram perpetuo comitantur, ipla fuenne tra; multo minus ira fuerit eadem cum aliqua reliquarum perturbationum, quæ tantam cum ira connexionem non habene. Et iram effe affectum à reliquis distinctum , in Pathologia Gueberleihi , & Lalii Peregrini de Affectibus cractatu, fatis superque demonstratur.

(a) Dolor & Voluptas non fant Affectus, qui peculiari a iqua virtute domantur, & coercentur, fed funt generales Affectiones,

& adjuncta omnium virtutum, quando vel exercentur, vel omittuntur: sie fortitudine acquiritur Voluptas aut dolor, quando

deamede

quando illa vel exercetur, vel non exercetur : cum enim quis fottiter egit juxta præfcriptum fortitudinis , delectatur , cum contra triftatur: fic & temperanriam debite exercitam comitacur Voluptas, non exercitam, aut tur, cum id nequit, triffatur. it

nimium exerciram fequitar do lor; ita & hic circa mansuerudi. nem & objectum ejus Iram aliquis se offert dolor, & Alique Voluptas; nam cum quis iram fuam vindicat ultione , delecta-

I

li

n

q

jr

İ

21

ci

CO

ir

fu

N

m

bi

du

cji

pe

do

ti,

di

ira

V. Si ira fie affectus peculiaris, oporter o peculiarem dari virintem, qua iram coerceat, cohibeat, contineat, intra recta rationis cancellos. Ac quænam hæc erit i nulla alia præter Manfuetudinem: quia nulla virrutum aliarum ira affectum artin. git : non fortitudo , non temperantia , non liberalitas; non magnificentia, non magnanimitas, non modeftia, hactenus difputatæ, non quæ restant disputandæ, comitas, veracitas, urbanitas, justiria e quod ex singulorum objectis manifeftum eft fatis. Ergo fola cft Manfuetudo, quæ iram regit. Dieri forte quifpiam. Datur alia prater iffas circa iram moderandam occupata Virius, feil. Clementia. Refp. Sed enim , vel Clementia est plane eadem cum Mansuetudine Virtus, ut vocabulatantum differant , vel , fi alique differant mode, Clementia est Mansuetudo seu moderatio iræ in Principe aut Magistratu : Clementia enim Virorum est principum ac superiorum fere propria : at Mansuetudo eas regit itas, qua inter privatos fere obtinent & aquales. Dicat hic aliquis, nulla effe opus virtute circa iras, nec manfuetudine, nec clementia, quippe que non reprimi, sed funditus exftirpari debeant atque eradicari, quia in totum funt vitiofa. Refp. Falfum effe, quod omnis ira, quæcunque tandem, in solidum sit vitiosa Nam ira etiam Doo tribuitur : Deo aurem vitium tribui nequit : & ira affectus eft naturalis, at hic indifferens eft, nec bonus, nec malus : imo honestum est & laudabile, irasci interdum quas ob causas, quomodo, quando, & quamdiu licet : & fanctæ quædam funt iræ , adverfus impieratem & Scelera, pro Dei gibria susceptæ, ut fuit ira Moss, qua percitus ob idololatriam populi tabulas confregit legis à Deo factas. Distinguatur ira temeraria, ex solo ultionis appetitu profecta, à justa indignatione adversus hominum malitiam concepta; moderata ab immoderata; illa licita & objectum Mansuetudinis, hac non item.

VI Man-

VI. Mansuetudo igitur Virtus eft circa iras, ejus, ut o: mnium virtutum , forma eft Mediocritas , quæ ut fervetur . 4. porifimum circumftantiai refpici vult Ariftoteles I. Eth. 4. d Nic. cap. 5. edufas, ob quas, perfonas, quibus: modum, quo: min, quando & quamdiu fit irafcendum. 1. Videndum effe ig ois dei oppisony, ob quæ irasci deceat : neque enim irascendum est temere, nec ob lanam caprinam aut res leviculas & ambiguas ac nihili, fed justas ob caufas, ut, fi cultus Dei, fi religio, fi patria, fi libertas, fi parentes, fi conjun, ff liberi, fi leges honeftæ, fi fama & existimatio nostra, lædanfur, aut violentur, aut contemnantur : fi etiam homines innocentes indignis habeantur modis, Sie gravissima fuit Servatori nostro [. C. iræ causa, cum propolas & institores è templo expulit atque ejecit : & justiffima quoque fuit Samuelis in Saulem ira , cum Dei mandato effet immorigerus. 7. Videndum ole dei oppis adu, quibus frasci oportear: non irafcendum eft Deo, quod legimus tecifie Caligulam, qui fratus cœlo, quod fulmina fuis obstreperent, comessationibus, ovem ad pugnam vocavit. Non irascendum rebus inanimatis, uti legitur fecific Cyrus Perfarum rex, qui fluvio fuccensuit, quod in co ex sacris equis unus periffet. Nec Magistratibus, nec Parentibus nec Præceptoribus, nec Amicis, nec Sodalibus, nec bene meritis, est irascendum; quia contra hi omnes, verbis, opere, patientia funt colendi. Non irascendum est iis , qui forte fortuna, aut necessitate, aut ignorantia probabili, aut communi imbecillitate, peccarunt: non irascendum amplius iis , qui lapsi culpam agnoscunt fuam, ac deprecantur veniam, & emendationem pollicentur. Non irascendum infantibus, pueris, fatuis, aut iis, quibus mens non faris conftar: fed irafcendum est impiis & improbis, quos nec pudet nec ponitet fuorum fcelerum: irafcendum blafphemis, & iis, qui verum Dei cultum & veritatem ejus petulanter oppugnant. Atque hic vitio magis quam personæ irascendum. 3. Videndum is Seiopis day quomodo sit irascendum. Is sit iræ modus, ut neque nimium lenti, neque nimium simus præcipites, neque nimis frigidi, neque nimis fervidi, in ira. Deinde simus proni ad iras deponendas, ad facile ignoscendum, cum pænitet alios

do. udialiiqua ram

da-

tinnon nus tas,

git. odevel

ut do, ipc

The state

fle, ofa; ne-

inli-

eo itu am

um an-

alios peccatorum, considerata humanæ conditionis fragilia tate & imbecillitate : & expenso, quam sape non affumat iras etiam juftiffimas Deus ob peccata noftra, aut affumptas exuat. Nunquam quoque iram oportet effe majorem delito ob guod irascimur. 4. Videndum eft or & our xeiror, quando & quamdiu sit irascendum; id sequentia docebunt. Non est irascendum, quando de rebus seriis agitantur confilia: ira enim inimica eft confilio: nec in conviviis, nuptiis, festivitatibus, iræ est locus: nec irascendum in puniendo, si sontes sint afficiendi pœnis: nunquam enim is qui ad pænam accedit, vel decernendam, vel infligendam, iratus, cam fervabit mediocritarem, quæ eft inter nimium & parum: nec irascendum, nisi causa plane cognita, ac postquam ratio probe expendit atque judicavit, quanta & quanti fit unaquæque culpa : atque hic valet illud, Feffina lente: non tamen tanta est mora in irascendo adhibenda, qua videamur connivere ad delica. Quam diu sit irascendum, melius definiri nequir, quam Apostolo Gentium est definituro, ad Ephef. 4. Sol non occidat super iram veffram. Quibus verbis notat , non diu effe alendam iram : potest tamen ea interdum diutius ali, cum persona est publica, quæ iram juflam gerit.

1

1

l

t

VII. Extrema Mansuetudini opposita vitia, sunt : in dese-Elu, aopyroia, lenitas, lentitudo, & fi per Latinæ linguæge. nium liceret dicere, inirascentia, or in excessu, oppinome, iracundia. Lenitudo seu ira vacuitas est vitium, quo quis non irafcitur ob ea, ob quæ deberet, nec iis, quibus deberet,nec co modo, loco, tempore, quo & quanto deberet irasci. Hanc aopproia, lenitatem, effe vitium, tribus demonfrat rationibus cap. 8. lib. cit, Arift. Prima eft. Oue funt foliditatis & fatuitatis indicia, viruperantur ab omnibus. Sed non irasci, quibus & quando &c. oportet, est stoliditatis & fatuitatis fignum : quod Zeno Eleates oftendit, qui reprehenfus, quod maledictis conscissus talis tantusque Philosophus excandesceret, respondisse fertur: Si convicia æquo admiserim animo, ne ipsas quidem sentiam laudes. Quo significatum voluit, flupidissimi esse hominis, imo lapidis, non irasci cum irascendi locupletissima suppetunt occasiones & justæ

juftæ caufæ. Secunda. Ea non vindicare, quæ fecundum rationem vindicanda funt, & turpe, & dignum viruperio censetur. Sed non irasci interdum, est non vindicare ca oux fecundum rationem vindicanda funt. Ergo. Tertia. Perferre injurias & eas à se non depellere, cum depellendæ funt secundum rationem, animi eft humilis & servilis. Sed ex lentitudine fit ut injuriæ depellendæ interdum non depellantur. Ergo. Ex hisce rationibus Arift. liquet aopynoias effe vitium , & injutiarum vindictam non omnem effe illicitam : dico, non omnem; quia, quin quædam sit illicita, nullum est dubium. (a) Distinguimus hic inter vindictam privatam & publicam; intertutelam privatam ac publicam: illam illicitam, hanc licitam & mansuerudini non repugnantem, pronunciamus : si enim turpe eft, injurias famam & existimationem lædentes perferre, honestum est, cas vindicare : & Deus iple injurias tales punit, & per Magistratum

puniri voluit.

ilia

nat

tas

eli-

YOY.

nt.

on-

nu-

en-

ad

us.

pa-

oft-

80

lina

qua

ım,

ini-

bus

n ea

ju-

efe-

ge-

ira-

non

nec

fci.

t ra-

ita-

non

c fa-

ien.

hus

mi-

gni-

non

5 &

ıflæ

(a) Vindicta privata eft, qua privatus de privato, proximus de proximo, Petrus de Paulo, &c. vindictam sumit ob injurias fibl ab altero illatas: hec tantum abest ut sit licita, ut potius novæ & plures injuriæ fint toleranda homini privato, quam ut proximum ulcifcatur, docente ipso Christo Matth. 5. Vindifta publica eft, quæ exercerur à magiftratu vel in subditos vel in hoftes; hæc utraque eft licita: in subditos quidem, quia in eundem finem gladium a Deo accepit Magistratus, ut vindicaret injurias, quas subditi sibi invicem vel toti inferunt Reipublica; neque enim alirer confuli poffet reipublica tranquillitati aut faluti, nifi juftis poenis vindicarentur injuriz subdicorum in se invicem & in rempublicam à Magiftratu : in hoffes quæ exercetur vindicta publica justa est & licita, cum illi religioni verz, patriz, libertati, &c infidiantur, atque injurias inferunt, vocaturque hac vindicta publica bellum & quidem offensivum, qualia bella Deo probata & populo fuo demandata facra teftatur pagina. Tutela publica eft, qua Magiftratus tuetur subditos suos & rempublicam ab invafionibus & injuriis hostium inferri solitis, eftque nihil aliud quam bellum defensivum, quod pariter licitum, &, exemplis & mandatis à Deo probari, in verbo ejus legimus. Tutela vero privata est, que quis tuetur le adversus injuries privatas fibi à proximo illatas, & de eo ultionem fumit: hæc vel culpabilis eft, vel inculpabilis: culpabilis est, cum quis potest defendi contra istas injurias à privato fibi factas à Magistratu fuo legitimo, tum enim non decet ut privatorum unus contra alterum ira se tueatur, ut vicissim injuriam irroget ipsi, debet
enim hic implorare sui defensionem à Magistratu, eum in finem
ordinato, juxta illud Apostoli, ne
vindicate vos ipsos; sed turela
privata inculpabilis est, cum quis
invasus à proximo injuriam vidit præsentem, sibi ac suis inferendam, & quidem talem ut sit
ipse vel sint sui vita exuendi, ut
si quis in via inciderit in manus
latronis, nec sit ulla spes evadendi, nec auxilium Magistratus

implorari possit, in tali casu tutela privata est licita; licet enim
unicuique vitam suam tueri acdesendere contra vim præsentem latronis aut sur inosturni
exteris paribus, i. e. quando non
porest aut evadere alio modo
periculum vita aut non potest
auxilio frui Magistratus, hoc est,
quod Ethici docet, defendi posse
vitam nostram etiam cum occisione latronis aut furis nocturni,
similisve hominis scelesti, servato
moderamine inculpata tutela.

C

ri

li

tu

tu

er

fa

un

tai

ju

fa

ex

lia

qu:

tra

cau

ifto

ftan

VIII. Iracundia est vitium, quo quis in irascendo modum excedit, & irafcitur, ils quibus non oportet, quando non oportet, ob quas causas non oportet, &c. Hujus vitii tres quasi Species facit Aristoteles; anegonian, mugian, Bapu Bujuian. Dicitur ακροχολία, quia ή χολή bilis illis versatur quasi à τφ άκρω, in extremo, in supremo, in superficie cordis, ita ut in oculis, vultu, facie, reliquisque membris, calor apparear; id genus hominum facile irascitur; inde aneixoxos dicuntur, facile, cito, celeriter excandescentes, & una voce, irritabiles: qui, ut quidem iram facile prompteque concipiunt, ita eandem facile deponunt, quod in eis optimum effe ait Ariffoteles. Et certe optimi quique hac specie iracundiæ laborant : funt enim ad irascendum faciles, sed & mox placabiles. Altera species iracundorum eft , qui muegi dicuntur , amari Lat. qui ægre placantur, & non, nisi cum injuriam ulti fuerint, mitigantur: Hi diu iram retinent, quia cam premunt, nec aliis aperiunt, quorum consiliis ab ea levari possent : ut autem eam per se coquant , & fibi & aliis extant molefti , moroli, graves. Tertium genus ch iracundorum, quos Bapu Souns quafi gravis animi homines, dicas, quos Arift. zanes quoque vocat, difficiles Lat. & a'yeise agreffes o feros: Hi omnium funt teterrimi, & ex duobus prioribus quasi concreti : nam facillime & levissimis de causis irritantur, ut primi; & multo diutius, quam par eft , iram fervant, neque redeunt in gratiam, nisi injuria vindicata : & in to differunt à secundis, quod non occultas, utilli, sed apertas iras gerant, qua fine vindicta non extinguuntur. IX. Uti.

tu-

nim

i ac

CH-

urni

non

odp

eft,

offe

cci-

rni.

vato

Z.

um

10-

uafi

itur

ex-

micle-

de-

erte

ad cies

gre

an-

5.2-

rem

of,

us: )

que

um

nul-

t in

un-

uæ

Uti.

IX. Uti, post virtutis cujusque naturam explicatam, inter extrema fere comparationem instituit Aristoteles, ita c. s. 1.4. Eth. ad Nicom. quærit: Virum extremorum Mansuetudini magis adversetur, Iracundia an ira vacuitas ? Resp. iracundiam magis effe adversam mansuetudini & deterius vitium quam iræ vacuitatem; & confirmat sententiam suam aliquot rationibus. 1. Vitium illud deterius eft, ad quod magis ipsa natura propendemus : Sed propensiores sumus ad iracundiam quam ad lenitatem. Eft enim ar Spumuineor, homini magis proprium, sese ulcisci, quam injuriam condonare. Ergo. 2. Id, in quo fæpius ac frequentius peccamus, est pejus co, in quo rarius peccamus ac minus. Sed fæpius ac frequentius peccames in iræ excessu seu iracundia, quam in iræ defectu feu lenitate. Ergo&c. 3. Illud vitium deterius est & virtuti magis opponitur, quod in convictu & societate communi est intolerabilius. Sed in convictu & vita communiest intolerabilior iracundia quam iræ vacuitas, go &c.

X. Coronidis loco, lubet hanc quæstionem proponere: An, qui ex iracundia alteri infert injuriam aut damnum, excusari debeat ? Resp. Nequaquam. 1. Quia, si iracundia in delictis excusationem præberet, raro delinquentes punirentur : nam plerumque homicidium & alia delicta committuntur ex iracundia. 2. Qui per iracundiam delinquit, fciens volens delinquit : est enim delictum illud voluntarium faltem in causa sua, quia potuit itacundiam prævenire : & unusquisq;iram suam & iracundiam frænare tenetur. Hie tamen distinctione aliqua est utendum & videndum: utrum justus dolor iracundiam excusserit, an vero ex levissima causa & naturæ vitio existat: (a) Si justus dolor iracundiam excitaverit, & ex ista iracundia homicidium vel aliud delictum fit commiffum, mitiori pæna illud eft puniendum, quam si leviori de causa aut naturæ vitio illud fuerit perpetratum : tum enim ordinariam poenam non effugit;quia & causa non fuit justa, & naturæ vitium corrigi debuisset.

<sup>(</sup>a) Iustus dolor iram excitat ram justa ratione suadentibus; isto casu cum qui irascitur circu-quo casu si quid mali committantiis omnibus expensis & i- tatur ab irato, justa illa irascendi

caufa iratum excufat à pæna quam ille suo delicto ex ira commisse promeritus est, si non in totum, faltem in tantum, i.e. mitiorem reddit pænam quam alias infligeretur, fi non justa de caufa iratus fimile delictum perpetraffet.

b

G

CI

re Ċ ci

Ф u

X 223

q

de

TE

las

ni

tu

fu ne

ex

je

a

fu

fee

fu

qu

QU fac

de

m a

fu

# DISPYTATIONVM PRACTICARYM VIGESIMA-SEXTA,

#### M A

## THESIS

DOftquam Ariftoteles de Manfisetudine differuiffet l. Eth. 4. c.s. ad Nic. transit c. 6. ad Virtutes ou Arma's, conversairi ces, fic dictas , quod carum usus fit à Figuriais, in conversationibus: oun enim , eft , cum aliis converfari. Sunt hæ Virtutes, Comitas, Veracitas, Vrbanitas: conveniunt objetto rommuni, quod eft, fermonum, morumque & actionum, in societate humana moderatio concinna: differunt objection propriis. Veracitas enim respicit wanses, perum : Comitas & Vrbanitas ro ido, jucundum : illa quidem in rebus feris, hæc in ludicris. Quamvis autem de Veracitate prius differi poffet commode, quam de Comitate, ut illa jungatur Vrbanitati, cui est affinior; quia tamen Aristoteles primo agit de Comitate, c. 6. tum de Veracitate, c. 7. postremo de Vrbanitate, c. 8. 1.4. Bib. & nos eundem in disputando servabimus ordinem, quia in reliquis virtutibus disputationi subjectis Ariftot. filum & feriem fumus fecuti , & in co non multum eft fitum, utra Virtutum prius, utra posterius explicetur : modo emnes explicentur & disputentur, quæ explicari & disputati folent.

II. Comitas dicta est à voce Comis : Comis à Graco xoque descendit, ut placet Grammaticis : hæc virtus apud Græcol nomen non invenit, quod ipfe monet Arift. c.6. 1.4. Eth. al Nicom. Tour de μάλιςα φιλία, maxime vero similis est, inquit, amicitia: conveniunt enim inter fe actu quodam externo, scil. in suavi jucundoque convictu: quemadmodum enim

amicus

amicus cum amico jucunde versatur, ea probans quæ probanda funt & improbans quæ funt improbanda, ita vir comis, idem præftans, suaviter & jucunde vitæ communionem cum aliis habet. Licet vero amicitia & comitas valde lint affines ob externum illum convictum, suis tamen difcrepant differentiis; quia comitas virtus quædam est, carens affectu amoris, exercerique poteft in peregrinum & eum quem non amamus : at vero amicitia ex amore proficiscitur & colitur: itaque comitas non est ipsa amicitia, quia, quia nullo per se affectu compellitur ad exercitium, utcunque ei maxime affimiletur. Græce dici potuiffet χαριεντημός, δηίχαρις, δύπροσηρρία, & φιλοπροσηρρία. Lat. Humanitas, familiaritas, popularitas, & apud Ethicorum plerofque, Affabilitas: est enim affabilis, qui se facilem jucundumque præbet in congressibus humanis, in loquendo, audiendo, respondendo, &c.

II I. Definiri potest Comitas seu Affabilitas, puodons and ras novas ni huras co opuniaus un maidrais, Mediocritas circa (a) vo-Inplates o dolores in conversatione non ludicra. Ex qua definitione objectum apparet, tum internum, voluptas & dolor,

tum externum, actiones in communi conversatione.

(a) Voluptas & Dolor non vel omisso, sed accipiuntur hic fumuntur hic pro adjuncto gepro Affectibus particularibus, nerali omnium Virtutum orto qui alio nomine vocantur Gauer earum exercitio vel instituto dium & Trifticia.

I V. Comitatem effe virtutem, & peculiarem ab aliis, ex objetto affignato, facile liquet : cum enim in communi convidu & conversatione, quæ jucunda semper debet effe, & suavis, duo cernantur extrema, alterum in excessu, in defectu alterum, ut quis vel nimium, vel non fatis, jucunde & suaviter se gerat, oportet quoque, virtutem aliquam dari, qua utrumque hoc extremum corrigatur. At ea non est alia quam comitas, quod ex fingularium virtutum inductione facile patet, si quis per singularium classes incedat : Est quidem comitas nonnullis virtutibus affinior quam aliis, ab omnibus tamen differt, & objecto & actibus, quibus circa objedum occupatur. Objectum affignavimus thef praced. Actus funt duplices. I. ownswien nei sonose x days delectare & pro-

bare.

jedo n, in jectis as & ec in offet

th.4.

atri

erfa.

hæ

uam

ta de

per-

i, cui itate, . 1.4. nem, ot. fi-

tum, to o utari OTIO

æco! th. al quit erno, enim

gicus

bare, quæ oportet. 2. Juqueziren Enumen, agre ferre en improbare, quæ oportet, & sub aliis circumstantiis reliquis, Sed distinctio Comitatis ab aliis Virtutibus, ex ejus proprietatibus & Viri comis partibus atq; officis, clarius innotescet.

V. Proprietates Comitatis quinque numero recenset 4rift. in textu cit. Primam sumit, ex modo congrediendi & colloquendi ; ait enim, eum, qui comitate instructus est atq; ornatus, cum omnibus agere, versari, colloqui, jucunde fuaviterque, sed guemadmodum decet & decori ratio postulat. Secundam sumit ex fine : debet vir Comis illam fermonis confuctudinis jucunditatem referre, non ad turpitudinem aliquam vitæ, suæ vel damnum alienæ, sed ad honestatem & utilitatem. Cum enim in actionibus humanis tria spectanda veniant, honestum, utile, jucundum; ita oportet virum comem sectari jucundum, ut illud non adversetur honesto & utili : & oblectationum, nifi honesta fit atg; utilis, non quærit comis, & cum utilitate atg; honeflate mayult effe molestus quam cum jucunditate noxius. Tertiam Comitatis proprietarem petit à comparatione jucunditatis cum contraria triftitia, quam interdum aliis oportet afferre eum, qui alioquin comis eft & affabilis : Nam ea possunt interdum nasci tempora, & in eos homines incidere potest vir Comis, ut illorum dicta ac facta non modo nonprobet, sed &, ut ea castiget, atque ipsos increpatione sua & severa admonitione tristitia afficiat : si quid enim fiat, quod facienti magnum & dedecus & detrimento adferat , illud prudenter reprehendit & infectatur vir Comis. v.c. si vir comis incidat in hominem, qui sibi ip si malus eft, qui aliis moleftus eft, talem ferio monebit ac caftigabit cum moderato animi dolore. Quartam proprietatem comitatis ponit in co Philosophus, quod vir comis, tumin oblectando, tum in offendendo, personis sese attemperet, omnibus quidem affabilis, sed non æque nec codem modo : aliter viri præftantes & in dignitate aut munere publico constituti, alirer plebei, funt accipiendi : aliter noti , 1 liter ignori funt tractandi, aliter docti, aliter indocti, aliter pauperes, aliter divitesa, liter facti, aliter profani. Qui nobiscum versantur, aut funt præstantiores, aut inferiores,

d

ti

CC

qu

na

tei

ca

tic

fpi

Vit

ag:

ld :

bit

obi

fom

hun

om

ces

deci

hon

habo

aut æquales. Erga superiores, viri comis est, esse submissum & officiosum: erga pares, samiliarem; erga inseriores, popularem. Quin neque locus neque tempus negligi debent: aliter in templo, in conviviis aliter, aliter in tinere: aliter diebus sestis, aliter prosestis: aliter cum lætis, aliter cum tristibus, est agendum ac loquendum. Quintam Comitatis proprietatem, haud dissimilem secundæ, repetit srifoleles iterum à sine: affirmat, Viro comi propositum quidem esse, delectare, ideoque ab inserenda tristitia eum prossus abstinere; si tamen ab inserenda tristitia majora videt commoda eventura, contristaturum potius esse quam delectaturu: oblectatio enim alteri perniciosa, lethali mulso vere comparatur, quod suave quide est palato, sed morte secum trahit. Atq; he sunt proprietates Comitatis, ab Aristotele retensite, quibus ab aliis Virtutibus sacile illa discerni potest.

VI. Sunt tamen, qui comitatem ex virtutum choro, ut peculiarem arque ab aliis distinctam, proscribunt, quod collocetur in moderamine sermonum & actionum humanarum, quibus vita in congressu ac conversatione (a) jucunde ac maviter & decenter transigi possunt : atqui idem plane conantur & student reliquæ virtutes ; quin & id agit universa Occonomica & Politica. Verum enimyero, utcunque intendant virtutes reliquæ, & Occonomica etiam atg; Politica, ut vita decore suftentetur, peculiarem tamen delectationem in convictu, congressu, ac conversatione respiret Comitas, ideoque objecto formali à reliquis differt virtutibus. Quod si illæ, aut Occonomica & Politica, hoc agant, ut suaviter & jucunde vivatur in communi convictu, id agunt & exequuntur, vi Comitatis, quæ leges præscribit & regulas tradit, juxta quas illa suavitas & jucunditas obtineri valeat.

(s) Omnis quidem virtus ufum fui haber, in conversatione humana, cum exercetur; quin & omnia Politices ac Oeconomices præcepta docent, quomodo decenter atque ex decoro vita hominum sit transigenda, ideoq; objectum materiale commune habeut cum objecto comitatis,

im-

uis,

orie-

fcet.

4-

di &

atq;

inde

po-

fer-

rpi-

ho-

amis

ta 0-

ad-

effa-

Ter-

cun-

por-

Nam

s in-

mo-

cpa-

de-

eniū

Co-

iga-

CO.

m in

eret

mo-

oub-

, 1

itet

no-

res,

aut

illud enim utrobique est converfatio humana: sed differunt objecto formali, quia Comitas non tantum decorum respicit in conversatione hominum, sed suavitate ac jucunditate, qua resiqua virtutes&pacepta Politica atque Occonomica non spectant.

VII. Extrema Comitatis, seu opposita vitia duo sunt, alterum in excessu, alterum in defectu: illud apionera, nimium placendi fludium, adulatio, affentatio dicitur; hoc, Suonoxia. morofitas. "Aponos dicuntur, qui voce, geftu, fermone, dictis ac factis, omnibus placere Rudent, (vulgo Placenta vel Fla centini, tefte Liplio) nulla honestatis & utilitatis habita ratione, qui nihil intendunt aliud quam ut aliis placeantac probentur: si vero id faciant propter opes aut utilitatem aliquam, quam inde sperant, & sectantur, dicuntur Adulasores & Affentatores, quorum ingenium graphice descripsit, Terentius in Gnathone, Plautus in Ergafilo ; ille in Eunucho , hic in Capteivis. Aduldtores, vel funt aperti, vel occulti. Aperti, qui palam circa culinas oberrant & cœnas captant (cœnipetæ.) Occulti, qui gerunt amici personam & sobrii aliorum se negotiis ingerunt. Deinde, alii funt mansueti, qui tantum balnea fectantur & menfas; alii feri, qui nonnullis adulantur, alios interim calumniis & convitiis onerant. Nonodos, morofi funt, qui nihil in aliis probant, nemini placere fludent, contentionibus omnia implent, consuctudinem humanæ societatis rumpunt, hominum commercia fugiunt, nihilque gratum habent, quod ab aliis proficifcitur.

VIII. Quari hic folet, uti de aliarum virtutum extremis, Virum extremorum propius ad Comitatem accedat, utrum remotius ab ea recedat? Resp. Id definiri non potest satis, nili primum yaria & Adulatorum & Moroforum genera diftinguantur: nempe utrumque vitium, tum adulationis, tum morofitatis, spectari poteft, vel ut est simplex ex uniusmodi, vel ut est aliis vitiis auctum ac permistum. Cum quis adulatur & adulando nihil intendit aliud quam alteri placere, nec propterea ullo alio fese contaminat scelere, simplex eft adulator : fic cum quis ex naturæ quadam asperitate eft morofior, neque suam morositatem aliis vitiis auget, is fimplici laborat morofitate : sed vero si utrumque extremum aliis vitiis fit auctum & iis ceu copiis auxiliaribus inftru-Aum, dicitur adulatio or morofitas, mixta or composita, quemadmodum, fi quis verba, geftus, ac nutus, in aliorum componat gratiam, non tantum ut placeat, fed insuper, ut ponoreminde adipiscatur, quo est indignus, aut lucrum ut faciat,

faciat, quo avaritiz suz satisfaciat; aut si quis omnia improbet ac nulli placere studeat, non tantum ex agresti quadam natura, sed ex industria in contemptum aliorum, ut alios afficiat aliqua, vel injuria, vel zegritudine. Hic utrobique non simplex est adulatio vel morositas, sed mixta ex composita. Nunc ad questionem propositam responderi potest.

IX. 6. 1. Affentatio fimplex fimplici morofitate est melior, & propins accedit ad Comitatem, quam Morofitas, Probatur. Cum fit propositum Comitati, ut jucunde suaviterque cum aliis consuctudo ac conversatio habeatur, erit comitas alieniorab illo extremo, quod magis à delectatione, jucunditate,& suavitate, ac longius, recedit : Sed Morositas magis ac longius recedit ab illa delectatione, jucunditate, & suavitate, quam Affentatio : Ergo &c. Prob. min. (4) Qui enim nullam habet in conversatione suavitatem, sed omnia replet mœrore, angore, triffitia, is longius abit à jucunditate, quam exigit Comitas, quam qui in suavitate ifta eft nimius. Quemadmodum simplex avaritia est deterior simplici prodigalitate, quia longius abit à liberalitatis medio, ita simplex morositas est deterior simplici adulatione, quia longius abit à comitatis medio : par enim utrobique est ratio.

(a) Quod vitium actum habet communem cum virtute. liet in illo actu modum excedat, illud propius accedit ad virtutem ipsam, quam vitium iftud quod nullum habet actum communem cum virtute: fed Adolatio actum habet communem

al-

tum Na.

ctis

Fla

bita it ac

tem

lula-

plit,

erti.

ipe-

rum

lan-

oxos.

Au-

hu-

int,

tre-

72-

nisi

tin-

ūm

no.

uis

icp-

lex

eft, is

um

·u-

m-

um

ut

at,

cum virtute, scil. jucunde ac suaviter cum aliis conversari, licer in ea jucunditate ac suavitate Adulator sir nimius: Morostras vero nullum habet actum communem cum comitate, quia morosus ab omni jucunditate ac suavitate abhorret.

X. S. 2. Adulatio composita & mixta, morasitate composita & mixta, interdum est melior, interdum deterior: nempe, gravitas utriusque vitii æstimari debet ex malis & vitiis, quæ cum alterutro commiscentur: & sic. illud etit ex extremis hisce vitiis majus, quod pluribus aliis vitiis est auctum & majus infert damnum. Sed interdum adulatio, interdum morositas, pluribus augetur vitiis majusque infert damnum. Adulator gravissima interdum committit scelera, ut alteri placeat, quæ tanta si non committat morossus, jam adulator

est longe deterior moroso. Contra, morosus committere potest plus mali ac plus inferre damni, quam adulator, & rum hic est altero pejor, ita pro plurium aut pauciorum accessu, & pro majori ac minori damno, quod ab hisce extremis, Comitati scil. oppositis vitiis, sed compositis, ac mixtis proficiscitur, alterum altero est gravius vel levius.

# DISPYTATIONVM PRACTICARYM

VIGESIMA-SEPTIMA,

DE

# VERACITATE

## THESIS I.

E X virtutibus ομληπικώς non est postrema Veracitas, quam Comitati c. 6. l. 4. Eth. ad Nicom. explicatæ, & a nobis superiori dist. pertractatæ, subjicit c. 7. Aristot. eamque Græce vocat αλάθειας; sed minus proprie; quippe αλάθειας yeritatem significat, quæ hujus virtutis objectum est potius, quam ipsa, de qua nunc agimus, virtus: significantius diceretur φιλαλάθεια. Lat. Veracitas melius dicitur hæc virtus, quam Veritas: dicitur quoque, Candor, Sinceritas, Imegritas, Ingenuitas,

1 I. Veracitas est, μισότης σεὶ τω αλήθειαν ο λόγοις καὶ αράξισς.
Mediocritas circa veritatem in fermonibus & operibus : vel
μισότης σεὶ τω τὰ αληθες ὁμολοχίαν ο ὁμιλίαις στολιτικαῖς, Mediocritas circa veri confessionem in conversatione civili. Objectum
Veracitatis est Veritas, seu verum, seu veri confessio ac professio,

in dittis & fattis focietatis civilis.

III. (a) Veritas, non spectatur hic illa, quæ est conformitas rei, cum principsis suis constituentibus aut definientibus, vel cum intellectu, vel cum idea: (b) hæc enim est Entis affectio simplex ac transcendens, & ad Metaphysicam pertinet, diciturque veritas simplex: nec consideratur hic peritas cognitionis, seu judicii, seu mentis, quæ in eo est sita, ut pes repræsentetur in intellectu eo modo, quo est extra men-

tem;

1

¢

d

h

ti

b

V

u

b

n

e fi

п

ſi

b

te

n

ti

fi

P

V

d

e-

x-

Wa a

m-

AN-

00-

ius

vir-

nie-

toi,

vel

dio-

tum

Bio,

OI-

cn-

eft

cam

hic

, ut

m:

tem : hæc veritas ad Physicam pertinet , diciturque veritas complexa, estque conformitas meneis cum rebus cognitis: nec illa quoque veritas hue spectat quæ veritas dottrine vulgo dicitur, qualis est, (c) vel disciplinarum in sola cognitione confistentium, yel artium quarundam, quæ aliquid faciendi vel agendi præcepta tradunt, quo fensu Ars definitur Arist. Es mera roge annos moinling, habitus effectivus cum ratione vera : nec hujus loci est veritas justitia, que in pactis & conventionibus servandis, fide data non fallenda, &c. præffatur; hoc modo quippe verus est & veritatis habitu præditus, qui proximo cuiq; fuum tribuit, etfi mentiatur: nec denique hic intelligitur (d) veritas vita, quæ eft vivendi ratio, divinis humanisque præceptionibus exacte respondens; nam veritas in Veracitate nullas proprie intuetur leges aut præceptiones, five humanas, five divinas, quibus vivendi ratio dirigitur, sed solam dictorum factorumque cum rebus, dictis ac factis, aqualitatem : hac veritas, objectum est Veracitatis, quæ est adaquatio sermonum o operum significantium, ad res quas fignificant, & ad animum fignificantis, qua unusquisq; talem se demonstrat tota vita qualis est,necaliud dicit,facit,fentit,quam quod debet & res eft,cum,quæ fibi ad funt, adeffe, quæ abfunt, abeffe, ingenue profiterur, bona sua vel mala, uti & aliorum, nec majora facit, nec minora, qua quis animum suum ita confirmat, ne quid falsi, ficti, aut picti, proferat, ore, lingua, gestu, nutu aliisq; modis. Hec enim veritas non sermonem tantum respicit, sed gestus infuper, nutus, vestitum, adeoque quicquid fignum est, quo mentis suæ sententiam, affectus, & quicquid in animo eft, prodit homo. Materia ergo circa quam hao veritas versatur simul & veracitas, sunt sermones & actiones externæ, quibus in conversatione civili per totam vitam designamus ac patefacimus noftram ipforum conditionem ac flatum in humanis bonis, ut sunt, nobilitas, amici, opes, doctrina, sapientia, robur corporis & pulchritudo, &c. quæ omnia cum profitemur ingenue ita nobis adesse vel abesse, ut pro loci, temporis, aliarumque circumstantiarum ratione, vel absunt veladfunt : (e) jam veraces sumus, est que in nobis, hæc, de qua agimus, virtus.

(a) Omnis veritas dicit convenientiam unius rei cum alia, fed non omnis veritas est objectum veracitatis. Verum Metaphylice, dicitur illud quod convenit cum principiis vel constituentibus, ut cum verum aurum vocamus id quod haber in fe omnia principia ad veri auri constitutionem requifica; vel definientibus, fic Deus decitur verus Deus, quia in se habet omnia ista principia quibus definitur, nam principia constituentia nulla habet , ut cum illis convenire nequest, quis eft expers compositionis: verum Phylice, dicitur omne intellectus judicium, quod convenit cum rebus judicatis, quando res ita fe habet , ut intelle-Aus illam se habere judicat : veritas Doctrinz, eft convenientia præceptorum, i. e. definitionum & divisionum cum rebus definithe ac divilis, cum enim disciplinæ fint habitus veri,non postunt constare nisi ex præceptis veris : veritas luftitia, est convenientia promissionis cum re promissa, quando quis præstat id de quo præstando cum alio convenit : veritas Vita, eft convenientia vitæ humanæ cum legibus divinis & humanis, talis perfecta convenientia in hac vita non datur; fed veriras , quam fpectar veracitas, est convenientia fignorum exteriorum cum rebus fignificatis & animo fignificantis, five illa figna fint verba, fermones, facta, nutus, gestus, aut quodeung; tandem quo fignificamus nostram aut nostrorum aut aliorum etiam conditionem, præsertim in bonis humanis, sive

animi, five corporis, five fortunæ: quando quis itaque externis fignis , ut vestitu , aut etiam fermone profitetur fibi effe plures opes quam possidet, is ab hac convenientia figni exterioris fignificantis cum re fignata recedit, & peccat in excessu; contra cum quis vestitu aut sermone significat non tantum fibi effe divitiarum quantum eft, is recedit quoque à veritate illa quam spedat veracitas, fed peccat in defectu.

(

t

1

t

d

t

ti

d

q

I

a

r

a

q

ju

ju

je

di

V

rc

&

lia

fi

da

VC

AC

(b) Affectio Entis Transcendens dicitur, quia illa, ficuti iplum Ens, transcendit omnes Categoriatum limites, i.e. in nulla reperitur Categoria, est que unitas, veritas, bonitas. Affectio Simplex Entis dicitur, que Sola cum Ente reciprocatur, ut, O. mne Ens eft unum, &, Omne unum est Ens. Affectio Conjuncta dicitur, que combinatim cum Ente reciprocatur, ut, Omne Ens est vel Causa, vel Causatum, &, Omne quod est Causa vel Caufatum eft Ens : at non licet alterutrum Solum cum Ente reciprocare, ut, non licet dicere. O. mne Ens est Causa, &, Omnis Caula eft Ens, nam prior Enunciatio falsa est.

(c) Omnium præcepta oportet effevera ; nam falfa præcepta docere nos nequeunt, ut aliquid vel sciamus, vel faciamus.

(d) Veritas Vite, est Conformitas Morum & Actionum humanarum cum legibus latis.

(e) Veracitas eft Virtus qua omnia dicta ac facta reddit Conformia & Congrua Animo hominis, qua Aliquis nibîl Aliud

lingua

fingua promit, quam quod aliud, quam quod Animus di-Corde premit, & qua nihil facit ctat, & quod res ipsa postulat.

rtu-

fer-

ures

hac

ris fi-

ntra

e fi-

Te di-

cedit

n îpen de-

fcen-

cuti i-

mnes

e. in

estque fectio

z Sola

it , 0.

ne u-

iuneta

1 cum

e Ens

m,&, Cau-

cet al-

e reci-

re. O.

Omnis

Enun-

opor-

æcepta

liquid

onform hu-

is.

is qua

t Con-

o ho-

Aliud

I V. Sed Veracitatem effe Virtutem, id est, habitum moralem, probandum est nobis : id sic probamus. Ubi reperitur excessus & defectus, ibi quoque est medium seu virtus. Atqui circa sermones, verba, nutus, gestus, vestitum, aliasque actiones externas, in quantum funt indices & teffes veri, cadit excessus & defectus. Ergo &c. Prob. min. poteft enim quis fermone, nutu, geftu, veftieu, similive actu externo,ita secomponere, ac si bona habeat quæ non habet, item ac si majora habeat quam habet; atque hic modum & medium veritatis excedit : alius contra potest ita actiones suas externas instituere, ac fi bona in fe non fint, quæ tamen funt, vel ac si minora essent quam sunt: atque hic à modo & medio veritatis deficit. Veracitas hoc utrumque corrigit, & inclinat hominis appetitum, vel rationalem, vel sentientem, ne aliud fignificet gestu, nutu, sermone, verbis, vestitu, ullove figno vel actu externo, quam quod res est.

V. Veracitatem esse virtutem, ex th.4. constat, nunc porro demonstrandum est, cam effe à cateris virtutibus distinctam; quod vel ex co fatis liquet : quia habet objectum à cæterarum virtutum objectis distinctum : quippe nulla est virtus alia, quæ verba & signa sic jubeat esse vera, sicuti postulat ratio, etiam tum, cum neque justicia, neque religio, neque alia virtus, dictorum factorumque veritatem efflagirat : quod fi ad aliquam virtutem revocanda effet veracitas, ad justitiam, cui est simillima , revocari deberet : sed vero à suffitia suo discrimine discernitur : quia , alia est veritas , objectum veracitatis, dictorum factorumque cum rebus , quæ dicuntur ac fiunt, adæquatio i. e. convenientia : alia eft veritas justitiæ, quæ est rei cum re æqualitas : (a) justitia respicit veritatem, sed eam, quæ in pactis, conventionibus, & judiciorum tractatione cernitur : at veracitas longe aliam respicit veritatem, scil. dictorum ac factorum , us vere fiant ac dicantur, quæ fieri ac dici debent : (b) atque hæc dari debet ac sæpe datur etiam tum, cum justitia nullam veritatem postulat, id est, cum justitiam exerceri non est necesse.

(a) Veritas, quam exigit Justitia, locum tantum habet in transactionibus & pactis: ille V.C. vere Iustus ett, qui mercedem laboranti dat ex pacto debitum, qui pecuniam numerat pro conductis adibus ex Conventione mutua promissam: sed Veritas, extra pacta aut transactiones locum habet in omnibus dictis factisque hominum, vult jubetque ea dici ac fieri, qua dicenda ac facienda sunt.

(b) Quarum veritatum una tiz, fed

constituunt objectum unius ejustdemque virtutis: sed veritas
quam respicit veracitas, quæstita
est in consormitate signorum
cum rebus signisseatis & animo
signisseatis, abesse potest à veritate quam respicit justitia, quæ
est sita in consormitate promissionis & rei promissa, aut adæquatione debitionis & rei debitæ; sic potest quis mentiri aut
alicui falsum dicere, ut tamen
unicuique suum tribuat; hic servaverit quidem veritatem justitiæ, sed non eam quam spectat
veracitas.

c

ri

ti

d

P

d

te

re

m

n

ju

C

u

m

CH

la

di

ve

ab

fal

Cui

exp

eff

ab altera abesse potest, ez non veracitas. VI. Postquam Veracitatem esse virtutem, & distincham à cæteris, eft oftensum, restat, ut hominis veracis officia & ipsius Veracitatis opposita consideremus. Primum veracis officium est, windsid, veritatem profiteri, ob folam honestatem, i. e. nullam aliam ob causam yerum in di-Ais & factis consectari, quam solius virttutis & honestatis gratia : itaque, nec præmii, nec pænæ, nec legum, nec lucri, nec honoris, nec ullius rei, nisi honestatis, caufa, verum dicit : Secundum Veracis officium eft, To un ain-Add i. e. veritatem interdum celare, tegere, premere,adeoque veritatem non profiteri, nisi circumstantiæ, personarum , loci, temporis , aliæque id exigant : neque enim veritas simpliciter est dicenda ubivis gentium, omni loco & tempore, absque ullo discrimine, sed prudentia, ut in omni virtute, ita in hac potissimum est adhibenda : non equidem diffiteor, difficile est determinatu, quantum fit concedendum prudentiæ, (a) in veritate reticenda ac tegenda; fieri ramen poteft , ut absque vitio , prudenter aliquando, non dicamus veritatem. Nunquam aliquid veritati contrarium, seu falsum, seu mendacium, est dicendum, sed non semper omne verum est dicendum potestque tuto aliqua veri pars taceri, si circumstantiæ id exigant 1. Cum de re aliqua consultum non est omnem veritatem eloqui: tali casu potest aliqua pars veri dici, & alia taceri, Exemplum ejus rei infigue adducit Kecherman.

e-

fira

um

mo

ve-

quæ

dz-

bi-

aut

nen

fer-

fli-

in-

cis

um

fo-

di-

ta-

m,

au-

yn.

0-

a-

7C-

&

0

c.

fit

te-

ali-

vc-

en-

ue

nt.

ta-

adn.

. 2.

1. 2. Syft. Eth. e. 9. ex vita Athanasiii , qui cum fugeret Arianos persequentes, factum fuit, ut navis divinitus versa fuerit & obviam procederet hostibus, qui cum Athanasium non nossent, rogarunt eum , an non vidisset prætervedum Athanasium; respondit sanctissimus Pater, modo prætervectum effe, sed non addebat, se eum esse, qui jam rediret ; quod quidem verum erat , fed non tenebatur dicere Athanasius, ac tuto silebat. 2. Si quis alteri ex mente ejus respondere non tenetur, potest aliquam partem veri reticere & caute ac prudenter ipfi respondere, quod verum est quidem, licet forte aliud verum pro responso interrogans exspectaffet. Sic Abrahamus Patriarcha rogatus de uxore sua, respondit eam effe sororem : quod imitatus quoque eft Isaacus. Diversum quid à veritate quationis propositæ respondit uterque : & uterque verum dicebat, quamvis non de quæstione proposita uti interroganribus videbatur. 3. Reticeri potest veritas & tuto ac licite, imo debet, cum taciturnitas lege tenemur eam non proferre, Si quis Consiliarium roget, quid in Senatu sit actum, non tenerur proferre Confiliarius, sed vel taceri potest, ac debet, vel indirecta uti responsione & orationem alio flectere. 4. l'otest ipfa veritas interdum tuto ac prudenter diffimulari ; ut si quis inter hostes, ebrios, latrones , aut id genus homines versetur; potest sane aliquo silentio coque justo uti : præceptum enim affirmativum de veritate dicenda non obligat ad semper, ut loquuntur vulgo, sed prout exigit ratio circumstantiarum bene expensarum. (b) Summa omnium huc redit. Veracis officium est , prudenter & circumfrecte semper agere ac dicere, & verum, vel profiteri, vel chlare, pro re nata & circumstantiis oblatis: sed sedulo cavendum ac providendum, ne prudentia in calliditatem, aut veritas non prolata in mendacium turpemye simulationem, abeat ac definat.

(a) Illa duo accurate debent decerni, veritatem rericeri, & falsum pronuncire: prius absque mendacio interdum fieri potest, cum scil circumstantia omnes expensa veritatem reticendam esse jubent; ac rum demum vitium est, cum veritatem prositeri circumstantiæ mandant; sed falsum pronunciare semper est veritum nec unquam ob ullas circumstantias sieri potest bene quia per se malum est. (b) Casus isti thesi sexta enarrati,

dripes custa enstraci.

quibus abique peccato veritas interdum reticeri poteft, nihil faciunt pro mentali refervatione aut aquivocatione eluitica: prior commititur, cum aliquid dicitur quod verum eft, fed non nifi sub conditione quam mente refervat ac reticit is, qui alteri loquitur, hac merum ac verum eft mendacium; nam cum alter, cui loquitur, loquentes cogitationes, & mente refervatas condiciones non intelligar, Tolus enim Deus est cogitationum nostrarum inspector, ipfi turpiter à loquente imponitur,

dum judicat effe absolute verum quod tantummodo verum eft; fecundum conditionem aliquam verbis non expressis sed intellectu loquentis retentam ac relervatam:pofferior committitur. cum voces aut phrases proferuntur que ambigue funt aut homonymæ, & alio fenfu accipiuntur ab audiente, alio à loquenutrobique mendacium eft ac fallacia quadam; in priori calu, à dieto simpliciter ad dictum fecundum quid : in pofferiori, vel homonymiz vel amamphibeliz.

c

4

u

in

fu

in

qu

ac pe

de

abi

ftu

fe

poi

dic

nen

VCI

qui

cne

utr

con

gni

plu

THE

facto

gaid

VI. Oppositum Veracitatis in genere est Mendacium: mendax enim eft, qui à veritate recedit. Verum, cum veritas fit simplex, & duobus modis ab carecedi possit, vel plus, vel minus, dicendo & faciendo, quam veritas exigit, duplex quoque est mendacii species; anaforeia Aristot. Interpretibus jactantia, & eijoveia Arift. Interpretibus dissimulatio dicta. Anaforeia, jastantiaeft, vitium in excessu, quo quis sibi vel aliis plura arrogat & majora de se vel aliis prædicat quam funt : versatur hoc vitium circa ea , quæ non funt, ac fi effent, aut circa minora , quali effent majora , id eff, ea, vel nobis, vel aliis, affingit, que nec in nobis nec in aliis funt, vel majora comminiscitur quam sunt. Arift. hoc vitium per fines diftinguit: & satione finis, ei duplex eff whalfor; vel enim undras irens , nihili gratia, id eft, ob nullum finem, simulat fibi effe majora quam habet, ex fola vanitate, qua poteft dici jactantia simplex, vel l'ince mois; propter aliud, vel honorem, vel pecuniam, &c. & talis ja-Ctantia est composita ac mixta. Eipuveia (a) disimulatio, in defectueft vitium, quo quis diffimulat fibi vel aliis elle ca bons que habet, aut minora facit quam habet. Aliud ell ironia in Ethicis; aliud in Rhetoricu; ibi est tropus à contratio ad contrarium, hie est vitium illud, quod definivir mus. Sunt efferes duum generum apud Ariff. Quidam dif simulant in fe ca, que non adeo manifesta & cognita funt aliis

aliis; quidem dissimulant ea, quæ sunt omnibus conspicua & obvia: prioris generis dissimulatores, minus; posterioris, gravius peccant. Ad ironiam referunt Ethici Calumniam; cum quis aliena bona deprimit, & aliorum mala valde extollit: certe talis in Veracitatem peccat.

(a) Simulatio & diffimulatio interdum in bonam, interdum in malam fumuntur partem:priorimodo abíque animo decipiente fieri poteft,ut aliquis simul« er fe hoc aut illud facturum, auod tamen non facit, quia illud ante facere constituerat, sed priusquam plene illud eft executus, interea temporis animi fententiam mutat ab alio aliter persuafus; ac fi ad primam alterius interpellationem non statim acquiescat, sed ita se componat, ac fi id quod destinaffet plene perfedeque exequi vellet, is quidem tum dicitur fimulare, fed absque peccato, quo sensu Chriftus Lucæ 24. dicitur simulasse fe longius iturum ; fic & fieri poteft, ut aliquis aliquid diffimulet, id eft, non proterat, non dicat illa que erant dicenda &

m

1

e II,

10.

DI-

en-

tho

ori

di-

le-

m-

m :

itas

vel

lex

reti-

Aa.

fibi

icat

int,

cft,

n a-

x eft

nul-

Sola

TIPOS 3

is ja-

, im

cle

ad eft

con-

nivi

n dif-

funt

aliis

proferenda, idque fine peccato, quo feniu Athanafius diffimulavit Arianis se illum este, de quo quærerent, an Athanafius ifthas effer prætervectus ; fic Abrahamus diffimulavit Saram effe uxorem fuam , quod dicere non tenebatur : sed simulatio & diffimulatio, que sunt conjuncte cum impostura proximi & animo decipiendi, funt viria veracitati opposita, differunt autem inter fe, quod fimulemus falfa, distimulemus vera, & simulatio fit in excellu, diffimulatio in defectu; veritaris peccatum eft, eum quis falso crepat majores divicias quam possider, is simulat se ditiorem, quam oft, at qui le ait minus divitem effe , cum vere fit magis dives, is diffimulat divitias suas quas vere poffidet.

VIII. Mendacium habet se ad jactantiam & dissimulationem, ut genus ad species: nam, & jactator oftentatione & venditatione rerum suarum, id agendo, ut videatur esse is, qui vere non est, & dissimulator, obtegendo & imminuendo sua, ut videatur is non esse, qui vere est: uterque, utrimque alienam ementitur personam, & mendacium committit: nam utraque falsa quædam est vocis factique si gnisicatio cum consilio propositoque fallendi: at hocipsum, nihilque aliud, mendacium est. Mendacium enim est vicium, quo per signum aliquod, sive id stat voce, sive sermone; sive sallo, sive scriptura, sive nutu, & c. innuimus es proferimus aliquid, quod aliter se habere existimamus, (a) cum animo es intentione

tentique fallendi. Atque hinc videre eft diserimen , quod eft inter mendacium dicere & mentiri : nam mendacium dicere, id eft, fallum dicere Logice, poteft is, qui non mentitur, non dicit fallum Ethice, fc. qui falfa dicitac narrat aliis., quæ auditione accepit, absque fallendi propolito, mendacium seu falsum Logice dicit, non tamen mentitur, falsum dicit Ethice, quia animus & intentio decipiendi, quæ rationem formalem mendacio largitur,lon. ge ab illo abelt: formalis enim ratio actionis moralis abelectione pendet & voluntate: ideoque fieri poteft, ut quis vera dicendo mentiatur, puta, si quis vera dicat inscius, & dicat animo fallendi, mentitur formaliter, quia committit fallitatem Ethicam : ficut contra , qui alterius falfa verba narrat inscius fine animo fallendi, mentitur materialiter tantum, quia committit fallitatem Logicam, quod fi tamen , quæ falla narrantur, talia fint , ut qui narrat, falfa effe scire potuerit ac debuent , non plane extra culpam eft, & interpretative mendax eft, id eft, habetur pro mendaci, quia que nunc quidem falsa esse ignorat, seire potuit ea effe falfa. Atque huc pertinet diffinctio (b) Mendacii, quod eft nal aprotar secundum ignorantiam, vel nam and aipeour secundum electionem.

(a) Ex hisce verbis liquet, mendacium officiosum & joco. fum vera esse peccata & mendacia, quia utrumque conjunctum est cum animo fallendi: intentio enim boni finis, non potest facere actionem, que per le est ma-·la , bonam : sed aliquid dicere, aliud cum intentione decipien. di quam res eft, solius atilitatis aut voluptatis causa, nihil est aliud, quam mentiri seu actionem committere malam ob finem bonum: sed non funt facienda mala, scil. turpia & inho nesta, à lege vetita, ut eveniant bona, aut jucunda aut utilia.

(b) Mendacium fec. ignorantiam invincibilem, est falsum logice, sec. ignorantiam vincibilem, est falsum Ethice, si nonis se & formaliter, saltem in su causa & virtualiter & interpretative.

1

ih

Gr

ad

po

m

inm

0.2

roca

3

eft to

Mendacium secundum electionem, est proprie dictum formaliter Mendacium; Mendacium secundum Ignorantiam, est duplex, vel secundum ignorantiam invincibilem, est que Mesdacium Materialiter; vel secundum ignorantiam vincibilem, est que Mendacium Interpretarive dictum.

IX. Quæritur hic, Virum extremorum Veracitati magu



d

i-,

n

ic

n:

e-

n.

c-

ut n-

uia

us

na-

od

al-

am

en-

en-

ran-

fum

cibi-

n lua

ele

fordacidacioran-Men-

lem,

prett

maen

ver-

adverfetur, jaftantia an disimulatio? utrum fit deterius? Resp. 1. Illud vitium est deterius , quod aliis , quibuscum vivimus, eft moleftius & gravius : Sed in humano convictu eft jachantia gravior & moleftior diffimulatione. Ergo. 2. Vitium, quod eft frequentius, & in quod home prolabitur facilius, eft deterius: Sed jactantia eft talis præ diffimulatione. Ergo. Homini quippe à natura major est propensio ad jactantiam quam ad diffimulationem. 3. Illud vitium eft deterius, cui finis eft propositus deterior. Sed finis jactantizeft deterior quam diffimulationis. Ergo. Quia jactator, vel ex inani gloria , vel lucri cupiditate, impellitur ad res suas extollendas: dissimulator, ut fugiat tumiditatem & artogantiam, fua deprimit. Poteft tamen fieri pet accidens, ut interdum diffimulatio fit deterior ipfa jactantia, fi fcil, difsimulator dolose & subdole dissimulationem suam dirigat ad decipiendum alium : finis enim tum diffimulatori propolitus est pejor quam jactatori : finis autem bonitatem & malitiam ejulque gradus potiffimum largitur.

## ANNEXA

- 1. Omne mendacium, etiam jocosum & officiosum, est pecca-
- 2. Occultatio veritatis, per mentalem reservationem aut aquivocationem verbalem, nibil est aliud quam mendacium.
- 3. Stratagemata non funt illicita, nec pro mendaciis habenda.

# VIGESIMA-OCTAVA,

DE

# URBANITATE.

THESIS I.

EX virtutibus ounmant, conversatricibus, duas, Comitatem & Veracitatem, exposuere disput. 26. 26. Superest terria, quam diremnistar vocat Aristot. lib. 4. Eth. ad Nicom. Nicom, c. I. quæ tamen vox in malam interdum fumitur partem, fignificatque non Vrbanitatem fed fcurrilitatem: quo fensu sumitur apud Apostolum, ad Ephes. 5. 3. ne nominetur, inquit, inter ves, algeéres turpitudo, pueghogia fultiloquium, aut direamenia scurrilitas: si enim direamenia ibi fignificaffer Vrbanitatem , cam non vetuiffet Apoft. Arifot. hac voce ipsam virtutem designavit, quamvis moneat in texin, eam fumi aliquando in partem deteriorem. Dicitur vero direamila, quali facilitas e flexilitas morum, videturque descendere à verba reino, verto, fletto, muto: funt enim direcine son quafi direonot, qui flexili & versatili sunt ingenio, qui suos mores, fermones, & actiones, facile poffunt flettere ad aliorum arbitrium, ut neminem offendant. sed contra oblectent ac recreent. Lat. Vrbanitas diciturab urbe, quia in urbe suavius ac jucundius conversari solent homines quam in agris & pagis.

II. Eureamila ist most me mel maidae. Vibanitas est mediocritas circa socos. Hinc nonnulli Eureamila v dictam existimant, quia ex socis & ludis maxime di monta mores hominum dignoscuntur. Objectum Urbanitatis, sunt soci en ludi: nam vox mudia, utrumque significat, tum ludum, tum socum: que tamen voces due sic discriminantur apud Latinos, ut Iudus in sacto, socus in verbo, consistere videatur: nequatamen hoc ipsum discrimen perpetuum est, ne apud probatos quidem Authores. Ergo nos sudum socumque dicemus promiscue, quodeunque opponitur & contrarium est serio: ut enim comitas in seriis occupatur, ita Vrbanitas in socos sis & rediculis. Versatur Vrbanitas circa ludos en socos, tum saciendos ae dicendos; tum spectandos ac audiendos: & utro-

III. Aliquam ese Virtutem circa jocos at ludos, duabus rationibus probat Arist. Eth. ad Nic. l. 4. c. 8. una desumpta est ex loco totius & partium: altera desumitur ex contrariis. 1. Est. In omni vita omnibusque vitæ partibus locum habet virtus. Sed quies, in qua ludi exercentur ac joci, ad vitam pertinet, estque vitæ pars. Esgo & hie virtus aliqua est collocanda, quæ ludos jocosque & facere & spestare, & dicere & audire, doceat, quos & qua ratione opor-

bique modum ac medium præscribir Urbanitas.

fi

ur

n:

10-

ul-

ibi

ot.

in

ur

ir-

nt

in-

of-

nt.

ab

tat

71-

nt.

di-

am

n:

ut

u

ro-

us

10:

...0

m

10-

ous

m-

n-

0-

0-

LUS

pe-

-10

ct.

tet. 2. Eft. Ubi eft excessus & defectus, ubi quoque virtus eft. Arcirca jocos ac ludos est excessus & defectus. Ergo. Quod fit excessus, experientia fatis docet in iis, qui plus temporis in ludo, jocis, ac ludicris, impendunt, quam par eft, qui alienis horis sponte dimittunt opera seria & otium eligunt jocandi ac ludendi, idque cum minime quadrat. Eft & defectus hicenam qui ita mentem intendit in rebus feriis, ut se delasset, ut spiritus animales plane fatiget, ut labori non adjungat & cum co commutet requiem, ut feriis nunquam succedant ludicra, ut nunquam varientur festa profeftis; deficiunt à medio Urbanitatis : Deus enim iple poft labores refici animum voluit, ut ad labores novos reddantur homines alacriores: ideoque Sabbatha quædam populo Iudaico instituerat, ut non solum hominum sed & jumentorum corpora per illam quietem reficerentur : & frufira nature Author, Deus, tantum ad ludendum & jocandum propensionem indidiffet mortalium animis, nisi honefte etiam & ex virtute jocari quis ac ludere poffet. Cadit ergo circa ludum jocumque, tum faciendo, tum spectando, tum audiendo, tum loquendo, ut opottet & quantum oportet, (a) virem: cadit & exceffus , ff nimium ils utamur : cadit defective, fi quis nullis jocis, vel dicendis, vel audiendis, delecterur. Sed vero, ut mediocritas utrobique fervetur, quenam fint officia Vrbani, in jocis dicendis, quænam in audiendis, videamus.

(a) Quaritur, an absque peccato aut vitio Urbanitati contrario quis possit aut facere aut spectare ludos scenicos, tum comicos, sum tragicos? Resp. ludi isti spectari possunt vel in se simpliciter, absque vitis aliis concomitantibus, vel cum illis vitis, qua cos comitari solent: in senon sun illiciti, quippe si de virtutibus faciendis & vitis sugiendis pracepta tuto legi possunt, quidni cadem audita aut visa per virtutum vitiorumque, qua voce, qua gestu, reprasentationem, uti fit in ludis scenicis, honeste, licite & tato audiri, aut videri possunt: sed si spectentur hi ludi, cum conjunctis plerumque vitiis, quales sun hodierna rusticorum in pagis, civium multorum in urbbus, & circumforaneorum histrionia, omnino sunt damnandi, quia in illis sape argumentum tractatur ex Biblis Sacris, sed verbum Dei non est datum, ut histrionia sit materia, quia sape scurrilia, indecora, turpia, reprasentantur, spectantur, audiunadiun.

audiuntur , quia nomen Del temere fape invocatur, & juramentis profanatut, quia ipfum fæpe Deum imagine exprimunt, quia virifis vestitus in muliebrem mutatur, & contra, ut nullum fit discrimen fexus, quod veritum eft in legibus Mofaicis, &c. at vero quando ifta omnia absunt , nihil mali in ludis illis eft, ut fi cades, in principe aut viro illustrifacta, repræsentetur, oculis auribufque aliorum, ut sceleris execratio horribilis tanto magis posterorum feriat animos, ut etiam exhibeatur in fcena, ludo honesto, victoria de hoftibus reportata, aliifque fimilibus cafibus.

Quaritur, An alii pratet seenicos sudi, aut susus ad animi corporisque relaxationem instituti, sint sicili quales sunt seacchia, & larrunculorum sudi, aut etiam spharisterii, aut exercitium sagittandi, &c. Resp. omnes illos esse licitos in se spectatos, modo absint vitia, qua eos vel comitantur, vel consequentur, ut sunt jurgia, lites, juramenta, neglectio vocationis, emunchio aliena pecunia, &c.

Quaritur, an inter ludos licitos quoque comprehendatur ludus alez, & chartarum pictarum? R esp. idem quod de aliis
ludis, scil si sejungantur ac separentur vitia, quæ plerumque
adsunt, quia si ludus alez sidem de chartarum ludo est dicendum) per se & ex natura sua,
semotis semovendis, sit illicitus, oportet aut in lege, aut in
verbo Dei sit vetitus: sed non

eft vetitus, Ergo. Refp. qui feeus fentiunt , pracepto terrio decalogi vitari, quod jactus alex fit temeraria invocatio nominis Dei, cum enim, qui aleam jacit , non habeat in fua potesate, ut ralis cadat numerus , qualem desiderat , ajunt providentiam quandam extraordinariam Dei hicimplorari, & fic Deum tentari, cum id fit fine causa; sed Resp. 1. negamus in jadu alex , eriamli fit extra potestatem jacentis talem jacere numerum qualem vellet, implorari Dei providentiam extraordinariam , & fic temere nomen Dei usurpari, non magis, quamid fit in ejaculatione fagitte in altum; nullus enim hominum , vel periuffimorum Sagittariorum hoceffectum dare poteft , ut fagitta in altum emifla cadat in illud punctum terra, in quod eam cadere veller; idem dicendum eft, si quis pilam proficiat in altum. Objiciunt adversarii Prov. cap 16. versu ultimo, ubi hæc habentur verba, In gremium conficitur fois, à Jehova autem eft eventus ejus, ergo, inquiunt, extraordinaria hie Dei providentia circa fonis eventum occupatur, quam temere invocant, qui folius animi gratia alio ludo fe oblectant. Resp. nulla eft consequentia, non magis quam fi ex alio versu alterius capitis 21. Prov. Sal. ubi dicitur, Equi parantur'ad prælium , fed victoria eft à Domino, inferam, ergo equos parare ad prælium eft invocatio extraordinacia Dei providentiz, nam & eventus victoria etiam

1

f

t

b

C

fe

P

n

al

21

u

AVE

pe

m

fta

le

eff

cit

De

for

dit

£ 779

est à Domino. 2. Extraordinaria Dei providentia dicitur, cum Deus effectum aliquem edit, aut eventum largitur supra naturam , ut cum facit miracula , cum fidit mare rubrum, cum poribus trium istorum juvenum qui injecti erant in fornacem Babylonicam, ne comburerentur; quemadmodum ordinaria Dei providentia dicitur, cum Deus lequitur ordinem naturæ à femetipfo fixum , . & leges naturæ, à se rebus indiras, & utitur mediis naturalibus in operando: e go in omni jactu alez fi occupetur providentia Dei extraordinaria, Deus faciet miraculum, consequenter quoties bajuli noftri aleam jaciunt, quis ex illis farcinam hanc aut illam fit portaturus, aut quis in opere omni. bus communi primus, quis secundus fit laboraturus, totidem semper erunt miracula. 3. Quod per se illicitum est ac malum ,id nunquam poteft fieri aut exerceri bene, sic nunquam potest absque peccato dici mendacium aut homicidium committi, quia utrumque in se malum eft ac vetitum. fed jactus alex poteft fieri absque peccato; neque enim peccant bajuli noftri, cum tali modo & fine aleam jaciunt, ut ftatim eft dictum, & fi ludus alez effet illicitus : quia species eft fortis, omnis fors foret illicita; arquihoc eft fallum, nam Deus ipfe in Testamento veteri fortem adhiberi voluit in hæreditatibus hereiscundis, & di- indigna.

.

in

2-

0-

1-

ua

C-

DE

r-

8

G-

a-

fit

m

£,

m

re

13-

ne

m

m

ire

if-

z,

m

0-

d.

ul-

oa,

4

us,

ria

tis

te-

ni-

pt.

12,

er-

al.

ad

0-

72-

tio

ìz,

m eft

videndis, & Apostoli forte usi funt in electione novi Apostoli loco ludz : sed nec Deus uti præcepisset, nec Apostoli ufi fuiffent eo, quod per fe eft illicitum & malum , ergo nec impedimentum poluit; in cor- fors eft in fe illicita . nec ludus alex, quia est species sortis: hæc tamen omnia nihil faciunt pro hodiernis aleatoribus , quia aut rarius aut nunquam isti alex ludo utuntur honesto, aut absentibus aliis vitiis.

> Quæritur, an Caltatio facta ad modulos, solius oblectationis causa, & exercitii corporis gratia , in fe fpectata , fejunctis sejungendis vitiis, fit illicita, & peccet in Urbanitatem? Reip. negando, quia fi in motu digitorum secundum certos modulos fidibus canendo aut clavicymbalo non peccatur, fi lingua ad certam harmoniam inter cantandum mota non peccatur, uti non peccatur, cur magis peccaretur pedibus ad certos numeros modulosque motis? & quin absque peccato saltatum fuerit cum Cymbalis & Tympanis ante Davidem Triumphantem & Victorem, nullum est dubium : hac tamen nihil faciunt pro hodiernis choreis, in quibus faltant, fæmina nupta viro, pueri, innuptæque puellæ, ad turpes & inhonestas cantilenas, ubi prenfationibus indecoris fape excitantur libidines , & alia committuntur spectatu audituque

IV. Officia Vrbani, in jocis dicendis ac ludis faciendis fequentibus

ribus circumferibuntur regulis, r. loci dicentis non fint follicite qualiti, non affectari, fed fponte oblati; alioquin omnem perdunt gratiant. 2. Joci non fint obsecent, non turpes, non leves, non futiles, non scurriles, sed honesti, sed graves, fed decori, fed liberales. 3. Modus fit in jocando, & in ludendo: ut enim in omnibus, ita & hic, omne nimium pertitur in vitium; quemadmodum enim nimia falsedo cibu corrumpit, ita & nimii joci ac ludi conversationem. 4. Cavendum eft, ne joci nostri abeant in acerbiora scommata, nec ludi in contumelias, ne convitiis & injuriis afficiant audientes, ne ils molefti fint aut ingrati : finis enim Vrbanitatis est delestatio; unde enitendum est, ut aliqua voluprate ludi nostri jocia; perfundant & afficiant audientes. Si quid ergo carpendum fuerit, id Vrbanus allusione, poties quam aperto præstabit convitio: & hoc discriminis fuit inter comediam Veterem & Novam. Vetus enim Comcedia verbis obscornis hominum vitia non fine acerbitate perstringebat : Nova ad mores morumque reprehensiones alio alludebat modo. Vetus Comædia plus nimio fuit dicax, & in jocando liberalior, adeog; ex re omni, quantumvis obscoena & turpi, ridiculum quid elicebat, & viventes ac præsentes carpere & deridere non erubescebat : Nova in hisce omnibus longe extitit prudentior. 5. Personarum habenda est ratio, & videndum, quid nos iplos deceat aliofque, qui, & apud quos, honeste jocari possint: aliud quippe convenit seni, principi, docto, amico, æquali; aliud juveni, plebeio, indocto, ignoro, Superiori aut inferiori. Nec Parentes cum liberis, jam adultis præfertim; nec Domni cum fervis; nec Præceptores cum discipulis, jocari debent, ne vilescat Authoritas. In genere : non est temere jocandum, nec facile aliquid joco dicendum in eos, à quibus non sumus provocati aut qui funt nobis fuperiores: nam melius fere eft, jocum joco compenfare quam eum moyere primum. 6. Temporis, loci, occasionis, similiumque circumftantiarum habenda est ratio in die cendis jocis & faciendis ludis, ne dicantur ac fiant loco & rempore alienis, neque enim femper, nec ubique, ludicia tractare oportet :intempeftivus foret & inepeus, qui tempore luctus, calamitatis, peftis, belli, famis, & aliorum malorum,

1-

in

on

ed

8

4993

bū

a-

ta,

u-

idi

go

rto

499

nis

lo.

-3C

ri-

&

ge en-

s,

pi,

to,

res res

di-

int

io-

di-

&

cra

m-

12-

m,

lorum, indulgere vellet facetiis, aut ludis, aut jocis: sic, neque jocandum, nec ludendum, in templo, curia, senatu, scholis, aut iis in locis, ubi res seriæ sunt agendæ, sed in conviviis, nupriis, sessivitatibus, aliis congressibus, qui animi resiciendi causa sunt instituti. 7. Illi joci sunt proferendi, quales nos vicissim ab aliis audire velimus: qui alioquin, quæ vult, dicit, vicissim, quæ non vult, audiet.

V. Officio Vrbani, in jocis audiendis at ludis spestandis, hisce continentur legibus: puta; non jocos quoslibet aut omnes promiscue audire licet, sed eos tantum, qui liberales decent aut ingenuum: habet enim Urbanus pro fine solam hone-statem, quam servare studet in jocis audiendis aut ludis spectandis; ad quam dirigit omnem, quam ex ludis jocisque percipit, voluptatem: itaq; à turpibus, morionum, scurrarum, momorum, jocis ac ludis, auresq; oculosq; avertet Urbanus: quæ enim quis libenter audit que videt que ea quoque videtur facere: at Urbanus non facit ea, quæ sunt turpia. Ergo, nec turpes jocos vel ludos, libenter, vel audit, vel videt.

VI. Ex hisce Vrbani, in dicendo & audiendo, circa jocos ac ludos, officiis, & ex iplo Ariffotelis textu, duplex colligi potest distinctio jocorum, una ab objecto, altera à subjecto. 1. Alii funt liberales & honesti, alii funt illiberales & turpes. Liberales sunt, qui libero & ingenuo homine honeffatisque amante funt digni : illiberales, qui homine libebero & ingenuo funt indigni ; illi nihil continent turpe, aut quod offensionem parere valeat : hi conjuncti funt cum turpitudine; vel aperta, vel operta. 2. Ioci funt hominum, vel menaisteuplier vel anais d'in , vel eruditorum vel ineruditorum : illi, sunt doctrina & sapientiæ sale conditi, habentque aliquid, quo mores informentur : hi inepti funt & importuni, nihilque habent, quod alios vel erudire valeat vel oblectare: unde illi joci falft, hi infulft vulgo, & recte vocantur: hominem urbanum decent joci liberales & salsi, non illiberales aut infulfi.

VII. Cum vero Officium viri Vrbani sit, ea dicere, facere, spettare, atque audire, qua viro probo vingenuo conveniunt, atque insuper, operam dare, ne quempiam offendat, neve

di

bi

G

id

in

qu

tia

ne

fo

2.

ci

m

n

9

n

E

n

f

alieui dolorem , fed omnibus voluptatem afferat ; quærit Ariftot. in texte utrum magis fit proprium Vrbani officium ? & ad cam quæftionem respondet sic satis intricate, ut Giphanio, aliifque Interpretibus, locus & textus Aristotelis dicatur obscurior: videtur tamen velle Arifloteles, prius magis effe proprium or primarium Urbani officium, alterum minus pracipuum er fecundarium; nam pervidere & providere,ne quempiam offendas, & ut unumquemque delectes, inexhausti laboris est ac negotii , quia rei jucundæ molestæque infinita quædam eft varietas: eft enim id uni moleftum, quod alteri jucundum: &, quod hunc offendit ac vulnerat, alterum recreat arque oblectat : quia cadem res eidem prorsus homini, nunc eft odiola, nunc grata. Et fieri poteft, ut jocis & falibus rectis utatur quispiam, & tamen ob audientium rusticitatem offendiculum præbeat. Quare ita se gerere debet Urbanus, ut non tam fpectet, quid huic aut illi placeat vel displiceat, quam quid probum, & ingenuum, & liberi ac liberalis ingenii virum, cujus rectum est judicium, deceat

VIII. Extrema Vrbanitatis, opposita sc. vitia, sunt; in exceffu, Bancho zia, scurrilitas; in defectu, de mia, rusticitas. Scurrilitas dicitur à seurra, quæ vox originem trahit'à Graco σκώρ, quod Latinis fignificat flercus, fimum, excrementa : unde Latinis fcoria dicitur, quasi excrementum metallorum. Eft igitur scurra, qui fordida, & quasi stercorea, inter ludendam ac jocandum folet effutire. Græce dicitur βωμολόχο, quæ vox proprie fignificat eum, qui ars insidiatur, est Baue ara & λόχ @ infidia. Cur autem fcurra dichi fint βωμολόχοι, vix certa redditur ratio. Giphanius in suis Commentariis ad c.8.1.4. Ethic. ex Suida hanc dat rationem. Boundox85 ait fuisse eos, qui aris adstabant, dum victimæ immolabantur, particulam emendicantes, aut dolo furtimque captantes, qui, quoniam infimæ erant fortis homines & pauperrimi , factum eft, mendici omnes per synecd. speciei dicerentur Bupundget: qui rurfum hostiarum mendici, quia blandis verbis & rifum facrificanti moventibus uterentur, ut facilius quid impetrarent , nomen dederunt iis omnibus , per [yneed. fpeciei, qui plus nimio faceti & ridiculi funt in humana confuetudine,

flot.

am liif-

ob-

effe

æci-

em-

usti

ini-

bor

te-

fus

jo-

en-

ge-

illi

,&

ım,

ex-

eco

nde

Eft

en-

0,

10

VIX

OS,

cu-

im

: 80

Ti-

mei,

u-

c,

dine, sactumque est, ut quicunque ridiculis uterentur verbis ac gestibus, i. e. scurra, dicerentur sauchizet: alii putant Græce sic dictum scurram, quod, post sacra in aris peracta, id genus homines populum delectarent ludicris: ut ita per insidias ex reliquiis sacrissiciorum ventrem saginarent: Quicquid sit de origine & ratione vocis Græcæ, scurrilitas est vintum tale, quo quis modum excedit in ridiculis es ludicris; es sine respectu circumstantiarum nimius est in ludis es jocis. Aristoteles tria scurræ tribuit; 1. Quod vincatur à ridiculo.

2. Quod nec sibi nec aliis parcat. 3. Quod ea dicat ac saciat, quæ homo liber nunquam dixerit aut secesit, tantummodo ut risum moveat.

IX. Rufficitas, Gracis dicitur a jeoma, est illud vitium, quo quis nec jocariipse potest, nec aliorum jocos perferre. Qui hoc laborant vitio , Græcis dicuntur a pero, agreffes , ruftici ; homines ad omnem congressum inutiles, qui neque nuptiis, neque conviviis, neque recreationibus, etiam cum licet, quicquam falis aut joci adspergunt, neque adspergi ab aliis patiuntur. Effe autem hoc vitium, Aristoteles sic demonstrat. Ille qui odio habet id, quod humanæ vitæ perutile est ac necessarium, recenseri inter vitiofos & peccantes debet. Sed jocus ac ludus humanæ vitæ perutilis est ac necessarius. Ergo, qui ludum jocumque odio habent, inter vitiofos & peccantes recenseri debent. Notat insuper Aristoteles de hoc vitio tria. 1. Quod rusticus honeste & decore locari non possit,& nullam urbanitatis symbolam in medium conferre. 2. Quod aliorum facetias & sales perferre non possit, sed jocis omnibus, etiam liberalibus, offendatur. 3. Quod ad conversationem & vitam communem plane sit ineptus.

X. Quæri hic potest, sicuti suit quæsitum de Virtutibus aliis, Virum extremorum ad Vrbanitatem proprim accedat? Resp. Si utrumque extremum spectes simpliciter, videtur rusticitas minus mala, quam scurrilitas, & hæc longius recedere ab Urbanitate quam illa: at si utraque sit aliis vitis juncta, altera deterior est & melior altera, pro ratione circumstantiarum & vitiorum, quæ secum trahunt. Sed hæc omnia

ex prudentia viri prudentis judicari debent.

### ANNEXA.

1. Spectacula co Acroamata, per se non sunt mala, nec in se damnanda, sejunctis vitius concomitantibus.

n

i

q

e fi

I

t

fo

8

3

q

a

te

ju

ti

fu

fc

di

ra

q

2. Nec ludi vel lusus ulli, ad animi corporisque resectionem simpliciter instituti, per se sunt mali aut in se damnandi, sejun-

Ais vitiis concomitantibus.

3. Ludus alea, per se atque ex natura sua, separatis separandis, non est illicitus, neque magis, quam alii quidam ludi, aut respectum dicit ad providentiam aliquam Dei particularem singulari modo consulendam, aut petitio peculiaris est divini testimonii, uti id demonstravit Thomas Gattakerus, Vir doctissimus & pientissimus, Londinas concionator, in suo de sortibus tractatu Anglico, o Latina Antihess D. Amesio o Voetio opposita.

4. Saltatio ad modulos, sejunctis sejungendis, non est illicita: wibil tamen illa factt pro bodiernis choreis: uti nec alea ludus sim-

pliciter pro bodiernis aleatoribus.

## DISPUTATIONUM PRACTICARUM VIGESIMA-NONA,

DE

## JUSTITIA UNIVERSALI.

#### THESIS I.

Exposuerunt Disp. preced. Virtutum singularum naturas ex Arist. Eth. ad Nicom. l. 3. & 4. præter Iustitiam, de qua ultimis l. 4. verbis acturum se monuerat, ac l. 5. agere statim incipit. Ejus laudes, ex origine, amplitudine, utilitate, & variis de ea testimoniis proponere, Rhetoris est magis quam Philosophi: nos ergo consueta methodo, post verm, rem ipsam explicatam dabimus; si rationem ordinis primum exposuerimus. Postponitur ab Aristotele cæteris virtutibus Iustitia, non quod dignitate iis sit inferior aus cedat, sed quia cæteris latius patet; est enim reliquarum quasi complexio, & ex iis quasi composita: at simplicia complexis

plexis & compositis sunt priora. Atque hine Institute supra alias virtutes excellentia potius est conspicua, quia bonum id est præstantius quod latius pater. Differt à cæteris, quas complectitur & sequitur, virtutibus, (a) quod harum actiones potissimum considerentur ratione agentis à quo prosiciscuntur & hominem maxime intra se perficiant; at justitia in exterioribus magis actionibus eum perficit, atque eas, quatenus ergá alios exercendæ sunt, moderatur. Sed hæe ex sequentibus clariora eyadent.

(a) Omnis virtus spectari potest, vel ratione possidentis, qui
ea est prædicus, quem perficit, &
sic de virtutibus singulis actum
fuit, hactenus; vel ratione aliorum; quorum bonum promovemus virtutum intra nos contentarum exercitio, si quis enim
fortiter pro patria pugnet, liberaliter egeno succurrat, tristitiana
proximi honestis jocis ac facetiis pellat, is sane aliorum promovet bonum; vel ratione magistratus ac Dei, virtutis unius-

in se

nem

jun-

ndis,

tum nodo

d de-

rif-

An-

cita:

fim-

uras

, de

ere

tili-

ma-

20-

linis

cris

CC-

ua-

om-

exis

cujulq; exercitium legibus præferibentis, hisee duobus modis
posterioribus spestatz virtures
omnes & singulz simul sumptz
vocantur justiria universalis,
quia unicuique & proximo &
Magistratui ac Deo datur suum;
proximo, quia bonum illi confertur, quod ipsi debetur ex lege charitatis; Magistratui ao
Deo quia virtures exercendo,
obedientia præstatur legibus à
Magistratu ac Deo latis, quz illis debetur.

II. Iufitia, Græcis Suacoouin, à Sixaur, quod Arift. 1.5. Eth.c.4. à diza dicitur, i. e. bifariam, divisim, quod æqualiter omnia dividat: Latinis vocatur Grammaticis nonnullis, quasi viffitia, quod vim fiftat ; alii , à fiftendo jure dici existimant, quia jus sistat. Philosophi justitiam à jure derivant, vel ut causa ejus, vel ut effecto, vel ut subjecto: tribus fere diftinchis modis circa jus occupatur justitia : (a) vel antecedenter, tanguam ejus caufa, ut, cum quis per habitum justitiæ jus alteri facit: vel subjective & essentialiter, quatenus justitia est ipsum jus, i.e. quatenus legislatoris justitia, est ipsius, subjecti sc. justi, voluntas, cuique suum tribuendi : vel consequenter, quatenus eft effectus juris, in quantum secundum leges agendo quisquam habitum justitiæ sibi comparat : si primo spectetur modo justitia , nullum est dubium, quin jus descendat à justitia : si secundo modo, neutrum ab shero : fi tertio modo, justinia à jure venit.

(a) Jufti-

(a) Justitia est causa juris, quando per justitiam tanquam habitum alteri quis jus facit, & actum justitia exercet; justitia & jus idem sunt subjective, quatenus ambo sunt in subjecto justo, illudos denominant, sic ide sunt juris doctor, & justitia sacerdos;

justicia est estectum juris, quatenus quispiam jus & fas faciendo, i.e. actionibus justis, justiciam acquirit; porest etiam dici justicia à jure, tanquam ab objecto, quatenus illa circa jus faciendum occupatur, aut aliis juris pracepta explicat,

THIS

ag

tel

on

ons

eti

ici

flu

cit lit

de

cit

&

de

cu

ha

m

len

ha

fee

ni

tiu

juj

ne

-tra

de

&

III. Justitia, non uno sed variis admodum sumitur modis: ac ne recenseamus (a) justitiam Legalem & Évangelicam, de qua utraque Theologi: apud Philosophos sumitur, vel generaliter, prout brutis & seris bestiis tribuitur, sieuti iis & aliatum virtutum nomina non wesus proprie, sed xed incontrata secundum similitudinem, interdum tribuuntur: vel natur protucio & abustive, pro æquali distributione prædæ, qualem interdum in latronibus (ut Lotharingiis) cernimus: vel proprie & specialiter pro Virtute, qua in communi hominum societate & vita cernitur, quam e. I. l. 15. Eth. ad Nic. definit Arish de qua impræsentiarum disputamus.

(a) Iustitia legalis est, quam exigit lex moralis, sc. obsequium perfectum, erga omnia sua przcepta, quia adest promissio, hoc sac & vives. & comminatio, maledictus omnis sir qui, &c. hanc nullus unquam morralium habuit, de hac dicitur ad Rom. 3. nemo enim est justus, imo neunus quidem: justitia Evangelica

eft, quam exigit Evangelium, sc., sides in Christum, qua justificamur & justi sumus non in nobis, sed in ipso, unde vocatur justitia sidei, & ad Rom. 3. lex sidei; de hac dictum est, justius ex side vivet, & qui crediderit in me, sc. 1. Christum, habebit vitam zeternam, & qui non crediderit condemnabitur.

IV. Iustitia est Arist. "Εις, αφ ες απλικοί εξε δικαίων είσι, εξε δικασω αραγεσι, εβούλον) τὰ δίκαια. Habitus, à quo idonei sunt at res justas gerendas homines, & quo justa agunt voluntque justa. Quæ definitio genere constat & differentia. Genus est, habitus, non quidem proximum, quod virtus moralis, sed remotum: & hoc, aut per Synecdo hen generis ponitur pro proximo, aut sufficit in definitione rerum moralium, quæ, Aristoteles lib. 1. Ethic. teste, exquisiram Doctrinæ subtilitatem non amant. Differentia desumpta est à tribus, 1. Μπος διωνά κώνος, facultatis: dicit enim Aristoteles, quod per justitiam homines idonei sint ad justas actiones, i. e. quod facultatem

fec tin

fli

a- div

cultatem & vim agendi habeant ea quæ funt justa. 2. 300 nis mod gens, actionis: neque enim sufficit habere facultatem agendi ea quæ funt justa, sed oportet etiam eam facultarem'deducere in actum & agere quæ funt justa : laus enim omnis virtutis in actione confistit. 3. Son tie Exxiores, volitionis : addit enim Philosophus , quod per justiciam homines etiam volunt ea quæ sunt justa i.e. expetunt & eligunt confanti voluntate ea, quæ cum justicia conveniunt: Qui enim temere aut casu fortuito, aut ignorans, aut invitus, facit juflum, is non poreft ob justitiam laudari, sed qui volens facit. Et hinc orta est definitio justitie apud Iurisconsultos quod fit conftans & perpetua voluntas jus fuum cuiq; tribuendi, quam definitionem cum Thoma Aquin. Picolominem in totum rejicit, Cafu in feculo morali, licet ea verbis discrepet, re tamen & fenfu cum Ariffotelica convenire afferit. Nos, fi ad exacta definitionis libellam expendatur, uti fatemur non effe accuratiffimam, quia non debet animi facultas confundi, cum habitu, ita tolerari posse asserimus, si cum aliquo benignæ interpretationis temperamento fumatur, & metonymice, metonymia fubjecti, per Voluntatem, intelligatur habitus volendi: Quid enim eft conftans & perpetua voluntas, quam habitus confirmatus, quo volumus unicuiq; fuum,i.e. quod secundum leges justitiæ debetur, tribuere ? Ac de ejus definitionis sano sensu latius videri possunt Jurisconsulti ad initium Inflitutioni, Qui etiam disputant, an hac definitio divina justitie an humane conveniat? Qui pro divina pugnant, in homi. nem aiunt non cadere voluntatem tam constantem: sed contra eft, quod definiatur justitia, voluntas, o c. jus suum cuiq; tribuendi. Deus autem nulli quicquam debet, quis enim Deo dedit priori Quod dicitur in hominem non cadere perpetua & constans voluntas, si intelligatur quoad habitu, intentionem, propolitu, actum primum,fallum eft; fi quoad actum fecundum, verum eft, sed hoc non requiriture neggenim statim injustus est dicendus, qui nonnunquam à justiciæ semita aberrat : ex affectu enim potius quam effectu juftus æflimari quis debet : (a) & diftinguatur inter speciem & individuu, inter definitione justitiæ in idea& in individuo, inter effentia& existentia definitur Justitia no quatenus eft in hoc

luaten occepta

nitur

quare-

m ac-

umitur, prie, ribu-

l.15.

ione

ificaobis, stitia i; de le vi-

derit

tad ufta. balrepro

ub-

faem hoc vel illo individuo, sed qualis esse debet: licet ergo non cadat in omne individuum, cadit tamen in speciem. Perpetua & constant voluntas est justitia, ratione essentia in non exsistentia: ut enim omnium rerum essentia; ita etiam justitia, est constant, perpetua, & immutabilis: diciturque salis, quatenus habitus animi in homine justo nihil vult, nihil ordinat, eligit, nisi quod sit perpetuum& semper constet.

(a) Inftitia spectatur in specie, quatenus est virtus hominis, homo enimapud Logicos species est, cujus proprium est justitia, quia soli convenit homini non bruto; non autem est proprietas individui, quia non uni alicui homini singulari, puta Petro, soli convenit justitia, plures enimindividui homines quam Petrus justitia sunt præditi: ideoque hæc in individuo definiri non potest, sed in specie, quæ de-

finitio dicitur esse justitiz in idea, quia representat definiendo
omnem justitiam, quæ est in hominibus sigularibus justis, Petro,
Paulo, Ioanne, &c. & quia definitio omnis explicat essentia rei,
abstrahitque ab essentia dicitur
justitia cum definitur spectariratione essentia; non ratione axsifeentia, quemadmodum ross
quoque, tempore hyberno quo
non exsistit, definiri potest quoad
essentiam, quid sit stos, &c.

0

7

fe

d

9

in

de

ob

quen

du

gi

ne

fali

leg

hai

8

Spe

tra

Ab

cft

& C

716 ,

DOL

tur.

alis

rouis

V. Ariffoteles l. 5. Eth. c. 1. justicia definitioni fabjicitejus divisionem, quam tamen antequam ponat, tres pramittit commonefactiones. Prima eft , quod fir difcernendum inter habitus, facultates, & scientias. Habitus non sunt contrariorum, ut à sanitate tantum sana sunt, à fortitudine fortia, à justitia justa : Scientiæ & facultates sunt contrariorum, ut Intellectus versatur circa vera & falsa, Voluntas circa mala & bona, Jurisprudentia circa justa & injusta, Medicina circa falubria & infalubria. Verum enimvero, & virtutum habitus in bonis profequendis & malis fugiendis occupari, certum est, (a) ubi omnino est contrarietas quædam & objectorun & actionum circa objecte. Secunda est, quod habitus cognoscantur, vel è contrariis, ve ex subjectis & efficientibus. Si conftet , quibus in rebus fi fita & quibus caufis paretur digla bona valerudo, non po test ignorari vezețiz mala valetudo. Tertia est, si unun contrariorum dicatur sμοτύμως ambigue, & alterum didtur, juxta lib. I. Topie. Atque ex hac tertia commonefactio

ne

non

rpe-

non

ısti-

ta-

ni-

flet.

in i-

endo

n hoetro,

efini-

rei.

citur

ri ra-

rofa

oup c

word

cit e-

præ-

dum

funt

eudi-

con-

Vo-

k in

mim-

malis

ntra-

ecta.

15, VC

us fit

n po-

num

dici-

actio-

mt

ne deducit divisionem justitie Ariffot. tali fere modo. Ea,quæ funt homonyma feu æquivoca, dividi possunt. Omne enim vocabulum æquivocum seu homonymum dividi potest in sua fignificata. At vocabulum hoc (justitia) est ambiguum. Ergo. Prob. min. Si vocabulum; (injustitia) sit ambiguum, ereo & oppolitum (juftitia. ) Sed &c. Ergo &c. Prob. min. quia injustum est ambiguum. At si unum conjugatorum cft ambiguum, ergo & alterum, juxta Arifforelem lib. 1. Top. circa finem. Injuffus autem dicitur quis duobus modis : vel generatim feu universaliter, qui legum est transgreffor, seu qui peccat contra aliquam legem, unde Peccarum definitur arouia, illigalitas, & Lat. dicitur injustitia, Belg. ongerechticheyt, ei non tribuendo istam obedientiam quam debet , ma erou . vel feciatim & particulariter , qui inaqualis eft diftributor& commutator bonorumexternorum. & uni plus, alteri minus . quam debet , largiendo, avir @. iniquus, & maeoriums, plura possidens quam ipsi debenter: codem modo & juftus dicitur, universaliter, qui legum eft oblervans , vomus, vel particulariter , qui eft æquus & zqualis in distributione & commutatione bonorum, largiendo unicuique suum ac quantum debetur, ico. Ex hac duplici significatione justi & injusti, duplex quoque colligitut justitia & injustitia : Vniversalis & particularis. Vniversalis est obedientia erga omnes leges. & dicitur , Vniverlais, quia complectitur sub se omnes virtutes, de quibus leges universaliter præcipiunt ; dicitur & legalis, quia ad hanc pertinet, ut leges æquæ & condantur & observentur: & generalis; quia bonum Reip. & commune ac generale spectat. Nam cum quis ex virtute agit, procuratur Reip. tranquillitas ac falus; ideoque vir bonus fit & civis bonus. Ab Arift. appellatur νόμιμο δικοιοσιών. Particularis juftitia eft virtus, quæ servat justam æqualitatem in diftributione & commutatione bonorum externorum : dicitur particula . ris, quia spectatur justa vel distributio vel commutatio bonorum respectu hominis particularis, erga quam exercetur atque instituitur: vocatur ab Ariffetele icoms. Vniverlais injustitia est transgressio quarumcunque legum, maes-10ma, & arquia, & admia, Græcis. Particularis injuftitia cft

eft inæqualitas, in commutandis bonis aut diffribuendis privato, aviorme Grace.

(a) Omnis Virtutis objectum vel fugere : at bonum & malum eft rum bonum tum malum, e- funt contraria, item prosequi,

jusque Actus omnis est prosequi fugere.

V I. Sunt qui hanc Iuftitie divisionem in Vniversalem & Particularem plane carpant & rejiciant, quia membra dividentia ita debeant effe inter se affecta ur neutrum alteri includatur : male enim agir , qui animal dividit in hominem & Petrum, quia Petrum homo complectitur. Sed r. non est divisio rei fed vocis: atqui hic potest significatio specialis contineri sub generali & tamen divisio recte institui. 2. neque hæc ergo divisio fuerit bona , cum magnitudo dividitur in lineam & lineatum, feu in lineam, superficiem, & corpus, quialinea in lineato, in superficie, & corpore, continetur: nec corpus dividi poterit naturale, in simplex & mixtum; quia simplex in mixto continetur: & notandum, quod membra opposita se invicem non includant formaliter, id eft, secundum definitiones suas, quod neque hic fit; Nam fignificatio generalis Infitie Vniversalis, non eft eadem cum fignificatione speciali Iufitie Particulari, quod ex th feg. liquet. At materialiter, id eft, revera, feincludere poffunt , uti hic fit. Quia juffus Infilia Particulari, eft & juftus Iufitia Vniversali. vid. Disp. seq. Sed de Iufitia Univerfali paulo pluribus agamus, Particulari in disputationem aliam reiecta.

9

G

11

fe

tt

di

10

la

ju

fee

ali

pes

VII. Institut Vniversalis, est obedientia erga (a) leges honestas, quæ & publicam spectant & privatam utilitatem. Definitur quoque Aristoteli in textu, aperm radia angi surer, Virtus persesta ad alium. Virtus persesta, quia non est pupo vis aperis dar dariam pars virturis sed tota virtus, id est, omnis & quælibet virtus, seu virtutum omnium complexio, juxta versiculum Theognidis Aristoteli citatum. Er dinauo un ovar i est maso aperis est. Institution ses evirtutem continet omnem. 2. quia apisos, possesso, est persectæ virturis, quæ semper pluris est facienda quam alione, usus, quia virtutis cujusque usus est erga alios, qui longe est difficilior quam erga seipsum; quia quisque seipsum magis amat

amat quam proximum: sunt enim multi qui suis in rebus uti possunt virtute sed non possunt in alienis. (b) Est vero virtus, ad alium, quia justitia est bonum zonarior & andreor, communicativum & alienum, non sibi sed aliis consulens; soras spectat & totam se ad alienas utilitates porrigit atque explicat justitia universalis. Unde vulgo reliquarum virtutum domina audit ac regina.

(s) Leges honeste dicuntur, que cum recta ratione conve-

niunt.

dis

inu

ui,

86

ri-

in-

m

on

C-

úi.

di-

n,

C ,

cx

n-

I-

uc

on

15 ,

n-

i,

iid

0-

CS

n.

71-

A

,

m

n.

m

r.

9.

ft

is

(b) Dicitur Iustitia universalis, victus ad alium, quia, cum obsequium præstatur legibus, tributtur legis latori, quod suum est, procuratur Reip. & proximorum bonum; nam tum bene agitur in Repub. & cum proximo, quando subditorum unusquisq; dat Czsari, quod Czsaris est, & Deo,quod Dei est, i. e. cum singuli obsequuntur legibus divinis, & humanis, tum enim nusla sit injuria, aut Deo, aut Reip. aut proximo: & ideo dicitur Iustitia virtus ad alium, quia obsequendo legibus tribuimus Deo, Reip. & Proximo quod suum est.

VIII. Ex hisce patet, (4) Quomodo differat justitia univerfalis & virius fimpliciter. fc. non re fed ratione. Virtus enim omnis, non nude & in fe, fed in ulu & exercitio ad alios. spectata, dicitur Iufitia universalis : ut virtus, retextur ad habentem; quem perficit, ut juffitia dicitur respectu aliorum quibus infervit, ita ut unus idemque fit babitus, & pirtus moralis, & juftitia universalis, qui tamen habitus, quia w Th siz igr no auro, selp mos tregor, dixacouin, si de roiade tes annas aparts subintell. isi. Ubi observandum est , cum Philosophus in textu dixit, Juftitiam Universalem & virtutem moralem differre ve Th, non intelligi diftinctionem realem, aut quod tota effentia differant, fed intelligitur per will modus effendi : i. c. Modus efentia aut etiam existentia non effidem : no D. i, c. λόγ @ # T), non eft idem: at λόγ • # T diverlus, non infert reale aut effentiale discrimen, sed quod vocant Scholaftici formale tantum , aut rationis , ut loquuntur barbare, ratiocinate.

(a) Quatito agitari folet, an justicia universalis sit virtus peculiaris, non tantum numero, sed specie distincta à virtutibus allis, quemadinodum fortitudo, semperantia, liberalitas, specie

diffinguuntur, & numero inter fe? Refp.nullo modo, quia unius ejufdeinque rei respectus varii non mutant speciem, neque enim novæ relationes novas inducunt species; sed justiria uni-

verfalis nihil aliud fignificat, deam novum respectum, aut rebirianem novem , omnium & angelletum virtutum inter fe foesie, difipftarum, velad proximum, vel ad Rempublicam. vel ad Deum : in quantum enim fortitudo exercita, proximi bona, vicam, quin & Reipublica tengnillitarem, defendit ab iningis holium & firminiafque conum pomovet, atque id a sendo obedientiam praitat Magiftratuia Den id agere jeben ti. in tontum dicituriufitia. & non fortitudo, nam fic dicitur selectuiplus fornisin quoch quem ut possidentem perficits at vero quia vir fortis tenetura ut criam omnis alius, quacunque alia virtute praditus, bonum proximi & Reipublica promovere, oblequium Magistratui & Deo praftere ; id cum facir quia uniquique leum tribuit, illo refpe-Qu non fortis led juffus dieieus. & que virtus refpectu poliden. tis dicebatur fortitudo, relata ad alios quam pollidentem , nunc vocatur foffita ; & quia una quequevinus, temperannia, liberalicas noc chanc relationem norstad proximum . Rempubli confiderate ownes & fingula dicuntur juffitia : & hinc eft, good juffitiohze diestur univerfalis deid fele continue ac cons plecti virtutes omnes , quia omoes in exercitio politz talomi, fui ulum praftans, aliis prater pollidensem, cujus bonum promovent, quatenus cum ofnant, ac perficiunt, ut lobjectum in quo funt, Hipeliquet inter jufti-

tiam universalem . & quamliber aliam virtutem peculiatem, non intercedere diforimen fpecificil. aut reale, aut elfentiale, fed tantum diftinctione formalem . aut rationis ratiocinata, que haber fundamentum in unius ejufdemque rei diversis respectibus. secundum quos illa una res & diversa accipit nomina, diversafque definitiones, utihic: virrus. quæ verlatur circa metum & audagiam, vocatur fortifudo refpedu pallidentis, & jufficiadicitut illa apfate (pediu aliorum, & alio modo definitue ut juffitia, alio modest fortindo ac quia definitio diciour: Arifoteli xon mi in, i. e. ratio effentiz, fit, ut que definitione differunt, differant & dicantur Aristoteli differre no i), i.e. quoad effe, feu effentiam: non tamen hinc inferendum eft, es que differunt definitione, differe realiter, quia ni eires five effe five effentia, his fignificat modum effendi, qui diversus effe potest, & diversas inducere definitiones, etiamfi ipla res definita aut ellentia ejus non fre diverfa.

diffe-

differunt definitione, non tamen realirer, nam unum idemque spatium & Acelive & declive, sed respectu diverse; inde diverstas definicionum insert quidem diversitatem respectuum, sed non rerum, sic hic Ratio essentiz, seu definitio Justitiz universalis, alia est cum spectatur respectu possidentis, viri justi, quem persicit, & alia cum spectatur respectu alterius, vel

bet

on

a.

n-

lut

apo

ıf-

15,

8

f-

150

11-

e-

ut

io

fi-

TH

30

n-

1-

į.

70

ai as

15

0

el

.

Dei, vel Reipubl. vel proximit priori modo est, dicitur, ac definitur, ut Virtus simpliciter, posteriori modo, ut Iusticia, ideoque Iusticia universalis & Virtus simpliciter, non different realiter, tanquam duo habitus, sed Ratione tantum ratiocinata, quia unus idemque habitus est, qui respectu possidentis, vocatur Virtus, & respectu alterius Iusticia.

I X. Aristotelem, cui facramentum dixere, hic deserune Thomas 2. 2. queft. 58. art.6.0 omnes Thomifta, qui justitiam legalem certam faciunt & diftinctam ab aliis virtutibus virtutis speciem, & Universalem vocari dicunt, quia cæteras virtutes ordinet ad fuum finem : itaque ipfis dicitur Universalis Justitia, non ratione effe sui, aut quod ejus effentia tam late pateat quam virtutis ipsius, sed ratione efficaciæ tantum, quia doceat reliquarum vittutum actus ad publicum & commune bonum referre, sicut Charitas specialis est virtus; sed generalis dici potest, quatenus aliarum virtutum actus ordinat ad fuum finem : Charitas enim patiens eft, benigna eft, omnia fuffert, omnia credit, omnia sperat. Verum hac Thoma & Thomistarum opinio directe adversa est Ariftoteli,quem alias ita fectantur ut ne latum unguem ab co recedere aufint. Ponam paulo latius verba ultima e. I. 1. Ethic.ad Nicom. Ti Se diapopt n apern uai n dixacoraun aurn, dusor टेस मिर्ट को pagely av. देंडा बरिये हुने में वर्धमां. में अहे हैंहे कर बिक्र में वर्धमां ; बंभे में who mee's trees of maioruin, if it wiedle it is an has apari. Onid vero virtus & juftitia bac differat , ex diffispates : NB. eadem eft : eße tamen non eft idem : fed quatenus ad alterum freetat, juftitia, quatenus talis est babitus, virtus simpliciter est. Ad quem locum videatur Donatus Acciajolus in Commenterio. Quod vero roll differre fignificet rationis tantum aut formalem diffin-&ionem, id apparet ex 5. Phyl. t. 46. 1. de generat. t. 41. 6. Eth. t.72. &c.

K. Institute Vniversali opponitur Injustitia Vniversalis, que non est pars malities, sed tota malitia, & illa quidem ad alios relata: seu, est legum omnium, divinarum, naturalium, humanarum, ac civilium, transgressio, (a) sive fiar omittendo sive committendo. Verum, ex dictis de Iustitia Vniversali, hac Injustitia Vniversalis satis innotescit: ec quæ huc faciunt, sequens de jure disputatio exponet.

(a) Hinc orta est distinctio peccatorum omissionis & commissionis; peccata omissionis committuntur contra przecpta legis cujuscunque positiva, seu assimata, ut contra przecptum 4. & 5. legis moralis: sed peccata commissionis, siunt contra przcepta legum negativa, ut contra przecptum 6.7. 8. &c. Notandum autem est peccatum omissionis & commissionis respecturactus externi & imperati, nam nullum datur peccatum omissionis, quin habeat semper acti sibi comitem positivum, sed internum arque elicitum intellectus practici & voluntaris, nemo enim omistic sanchiscare sabbathum, aut precari Deum, nissiquia vult id non facere, & vult quia judicat non faciendum.

## ANNEXA DE JUSTITIA UNIVERSALI.

I. An quis possit ese erga seipsum juftus? Aff.

2. An quis possis in seipsum esse injustus? Aff.
3. An pugnent inter se jus strictum & aquitas ? Virumlibet

4. An summum jus fit summa injuria? Virumlibet cum dift.

5. An ex jure scripto, an ex equitate, fit judicandum? R. prius.

## DISPUTATIONUM PRACTICARUM TRIGESIMA,

DE

## JUSTITIA PARTICULARI.

THESIS I.

Particularem, th. 5. atque Vniversalem exposuit th. 6. &c seqq.

seqq. Particularem hæc impræsentiarum exponet Disputatio, quæ hæc tria ordine explicabit, An sit Iustitia quadam particularis distincta ab Vniversali? Quid sit? Quotuplex sit?

II. Dari Iustitiam Particularem, ab Vniversali diversama c. 2. l. 5 Eth. ad Nicom. tribus probat rationibus Ariffoteles. 6.1. Si datur injustitia particularis, diversa ab universali injustitia : ergo etiam dari debet justitia particularis, diversa ab universali, quia habitus ex contrariis optime cognoscuntur, contrariorumque habituum eadem est ratio, nam contraria funt contrariorum confequentia Sed yerum eft prius. Ergo & posterius. Prob. Min. Hac duo; magaropia, legum rranfgreffio, que pertinet ad universalem injustitiam, ut e. I. 1.5. Eth. docet Arift. & masoregia, quæ pertinet ad particularem injustitiam, Arift. 1.5. Eth. c. 2. funt inter se diversa, imo in tantum inter fe diversa, aut altera, fc. maegropia, separari possit ab altera, fc. acovegia: nam qui (sunt verba Arifl. cap. cit.) clypeum abjicit ob ignaviam, qui maledicit ob afteritatem, qui non auxiliatur proximo per idiberalitatem , injuste quidem agit, peccatque injustitia universali seu legali, estque maerous, alicujus legis transgressor, sed non est ansovialne, neque injufte agit injustitia particulari, quia, nec plus fibi fumit, nec plus sibi retinet, ex bonis alienis, quam est æquum. Cum iraque πα ceropia fit alia à masongia, injustitia universalis diversa ab injusticia particulari, quod est demonstratum, oporter, ex lege contrariorum, & justitiam universalem esse distinctam à particulari, & vice versa, quod erat demon-Arandum. 6. 2. Si injustitia universalis effet eadem cum particulari, tum omnes, qui injuste agerent, propter eandem causam, eundemque finem, & eodem modo, dicendi effent injusti. Posterius est absurdum. Ergo & prius. Miner prob. verbis Arift. Si quis questus canfa adulteretur or plus accipiat , alius largiatur & damno afficiatur ob cupiditatem , bic quidem intemperans eft proprie, & injustus injusticia universali,ille injustus proprie & particulari injustitia. Mens Philosophi innitens axiomati recepto, quod habitus ex fine diftinguantur, hac eft. Poteft quis adulterii crimen committere, tanquam quæstum ex adulterio faciens, & eo quæstu ad turpitudinem ductus: alius vero, fola libidine incitatus, nulloq; Pz pertra-

pertractus lucro , imo damnum potius ac jacturam rei facultatumque & pecuniæ faciens. Prior non est libidinosus, five intemperans, quia adulterium non commist ut libidini fatisfaceret, fed eft injustus, quia proprer lucrum commilit, quod , vel ex adulterio tulit, vel per fraudem ac vim, dum adulteram auro mundove spoliat, vel alio quovis modo, fibi fecit : contra, posterior vere libidinosus est, non injuftus, quia folius libidinis caufa, ut eam expleret, adulterio fele contaminavit. 6. 3. Si masoregia, particularis injufitia, effet eadem cum me europia, legum transgreffione, injuftitia univerfali, poffet mannitia quog; referri ad reliqua vitia moralia, ut magaropia. Sed masongia non poteft, &c. Mm. prob. Quia absurdum est dicere, ut, qui contra aliquam virtutem, puta fortitudinem aut temperantiam, peccat, is fit Asovierne; at non eft ab furdum, eum dicere ma ed vouov. Si quis proxime flantem in acie deseruerit, peccat contra legalem justitiam, quia ignavus eft ; at ignavia legibus vetatur. Si quis alium verberaverit, iterum contra legalem delinquit justitiam quia tale opus iræ adscribitur. At ignavus aut iracundus non dicitur exeriume, led lic dicitur, qui questum fecit iniquum: & hæc vitioficas ad nullum aliud lege prohibitum vitium referri poteft, quam ad injustitiam & quidem particularem. Hæc funt tria Ariffotelis argumenta de Injufitia, que à contrario de Institia intelligi debent. Et sic conclusio facile liquet. Dari justitiam particularem distinctam à justitia universali.

III. Quid sit Justitia particularis, Aristoteles cap. 2. cit.

1.5. Ethic. explicat, instituta comparatione inter Universalem & Particularem justitiam. Summa comparationis in co consistit. Quod justitia universalis sese habeat ad particularem, ut totum ad partem: quod iterum Philosophus ostendit à contrario ab injustitia: Nam injustitia universalis, i.e. inobedientia, est quasi totum, quia complectitur sub sese omnia, quæ sum maestrous, contra legem, omnia injuste facta, quocunque alias nomine soleant appellari: particularis autem injustitia non dicitur de omni injuste sacto, sed tantum de iniqua bonorum externorum distributione aut commutatione, in qua non est servata justa æqualitas, proratione, dignitate, æstimatione, tam personarum, quam rerum,

que inter le, vel diftribunntur, vel commurantur: les ut una pars plus habeat, quam ei debetut, quod folet yocari fuerum. afrera minus habeat quam ei debetur, quod folet vocari damnum : omne enim plus boni & minus mali, lucrum eft ; &c. omne plus mali & minus boni, damnum eft; ubicunque autem est plus vel minus lucti vel damni, in distributione & commutatione rerum, ibi eft aviormi, inæqualitas, ideoque est injustitia. Arque, codem modo, sele haber fustiria universalis ad particularem, quemadinodum totum ad partem: nam justicia universalis dicitur de omnibus actionibus dua legibus & virturibus funt confentanca : juffitia vero particularis dicitur tantum de justa & æquali bonorum externorum distributione & commutatione, in qua servatur ejus modi æqualitas, ut neutra pars possit dici habere vel plus vel minus, quam ei deberar. (a) Atque ex hifce fiquet. P. niversalem justitiam, totius & quafi generis; Particularem, partis & quafi feciei, habere naturam : nam in bona confeduentia dicere possumus: omne justum particulare, quod ab an-Rosele dicieur loor, est etiam justum univerfale, quod vocatut rouver, quia eft legibus mandatum; fed non vice veifa: non omne voumer, legate, eft for, æquale, quia qui remperanter vivit, is quidem fervat legem de temperanter vivendo. & fic eft juftus juftitia legali; fed non ftatim eft juftus fuffitia particulari, quia vir temperans potest plus sibi fumere & minus alteri dare quam debet.

(a) Quia justiria universalis omnes in tele convinet virtues, quatenus est obedientia præstira legibus, quæ de omnium & singularum virtutum exercitio præcipiunt, recte dicitur totum, & omnes & singulæ virtutes, quia, quatenus legibus præscriptæ exercentur, vocantur justitia universalis, recte dicuntur ejuspartes; consequenter, cum justiria particularis quoque præcipiatur legibus, quæ præscriptunt este servandam æquastratem in distribuendia aut conferencis

bonis fortuna, honoribus ac pecunits, pro meritis in Rempublicam , aut valote ferum tommutatarum, & illa quoque fab justiria universali, ur par-fub toto contineri dicitur, quia cum exercetur, oblequium praffatut, legibus de illa exercenda latis, & fic dicftur non juftiria particularis, fed univerfalis; idesque omnis, qui justus aft juffiria particulari , etiam juffus ch jufiria univerfali, fed non pice verla: nam qui fortiseft iple a-Au, quis id præffat, quod leges jubent,

jubent, justus recte dicitur justitia universali, sed nullo modo porest dici, in quantum foreirer agit, justus justitia particulari,

quia fortirer agendo non versatur circa bona fortune, honores, divirias, &c. vel distribuenda, vel commutanda. R

d

ci

P

9

f

ti

ti

C

d

C

ti

IV. Quæ ex Arift. Eth. I. c. c. 2. jam differuimus, ca naturam Iufitie particularis fic fatis manifestam faciunt, sufficiunto; ad aliquam ejus definitionem conficiendam, quam Arift. nufpiam adfignat; fed ca ex ipfo & Thom. Aquin. 2. 2. an. 58. fic inftitui poteft. Inflitia particularis eft virtin moralis, que in rerum externarum distributione & commutatione mediotritatem fervat, ut nec de bonis plus fibi qui que vendicet & minus alteri relinquat, nec de malis minus fibi imponat & plus alteri attribuat, quam par est, o aquum, o jure debetur. Hæc definitio, præter Genus debitum , Objedum ponir genuinum, & rationem mediocritatis (quæ in jufticia particulari teneri debet) tanquam ejus Formam. Genus, eft Virtus moralis. Objedium, funt res externa; five fuerint in bonis, ut honores , pecuniz, lucrum,&c. five in malis, ur pænz, onera, damnum, &c. Uno verbo; quæcunque inter homines distribui ita possunt, aut commutari, ut diffributio illa vel commutatio aliquam equalitatem vel inæqualitatem efficiat vel recipiat. Forma eft Mediocritas, sed non ejusmodi, cujusmodi est reliquarum Virtutum, quod iple docet Phil. Eth.ad Nic.l. s.c.o. Etenim eum virtutes relique, inter duo extrema vitia, dualque vitiofas actiones diftinctas, fint interpolitæ, quarum una fimpliciter à medio deficit, altera medium supergreditur atque excedit; juftitia contra ab ejulmodi extremis cingitur, quorum utrumque in uno codemque actu reperitur ac concurrit : atque hæc duo extrema, funt plus & minus, que ambo fimul in una & cadem actione funt, ideoque unum tantum conftituunt vitium, quod uno quoque nomine injustitiam vocamus. v.c. Qui alterum defraudat, una & eadem actione , modum excedit ac deficit: excedit, quia plus fibi fumit quam debet; deficit, quia minus alteri relinquit quam debebaturei: non sic sese res habet in virtueibus aliis, v. c. in Fortitudine; temere omnia audere, exceffus eft; nihil audere, defectus; at hec duo simul in una actione reperiri nequeunt : & hinc eft, quod exceffus & defectus,

fectus, in reliquis virrutibus duo vitia gignant, in juftiria parriculari non item. (A) Deinde, cum reliquæ virtures in medio rationis tantum confistant, justitia particularis, quadam faltem, scil. commutans, in medio insuper rei est pofita. Quod fatis bene explicatur ab Aquin. in fum. loc. cit. & ejus Commentatoribus. Nos rem exemplo illustrabimus. Temperantiæ medium in co eft pofitum, ut pro respectu honestatis, valetudinis, personarum, loci, ac temporis, tantum quis edat ac bibat, quantum recta ratio, ceu judex atque arbitra, dictar; quod medium, pro respectu illarum circumstantiarum, multis modis variari potest, unde varium à ratione constituitur: at medium justitiæ non ex ejusmodi rationis arbitrio varioque pendet dictamine, fed ex ipfius rei (in qua est vel æqualitas vel inæqualitas) natura assumitur. v. c. Si quis domum alienam ad se transferre emptione cogitet, oportet secundum medium justitiæ tantum pretit exolyat, quantum domus meretur; neque tamen existimandum est, hoc medium rei esse contrarium rationi aut minus consonum: nam, simulatque æqualitas rerum vel commutandarum vel diftribuendarum in medio eft polita, ftatim ea rationis mediocritati consentit, &, quod est medium rei, simul fit medium rationis, quia ratio dictat, arbitratur, nibilque aliud judicat, quam ut rebus ipsis, vel commutandis vel distribuendis, vel pretium vel præmium, æquetur.

(a) Omnis Virtus consisti in medio rationis, quod assignatut à Prudentia viri prudentis, post expensas omnes circumstantias morales; Iusticia Commutants practer medium rationis insuper exigit medium rei, quod in aliis virturibus non requiritur: hoc tamen medium rei in Iusticia Commutante à ralibus medio rationis circa eandem

n-

20

fi-

m

2.

is,

1.

us

tt-

0,

3-

t)

n,

1-

c.

t,

n

4

n

n

c

C

non differt; Ratio enim ipfa indicat medium rei, i. e. omnimodam Aqualitatem fervandam esse, inter personas, circumstantias, & res commutatas: sed medium Rationis in Virtutibus aliis multis modis variatut pro variatis circumstantiis moralibus, ideoque est omni modo aquale, aut semper unum & idem.

V. Definitionem Justitiæ Particularis excipit ejus Diviso, quæ ex definitione allata institui potest hæc. Institia particularis est, vel Distribuens, vel commutans seu Corrigens. Vulgo dicunt cam esse, vel Distributivam, vel commutativam sive

correttivam. Atque hanc divisionem ipfe ponit Arifloteles in fine cap. 2. 1.5. Eth. ad Nicom. Ejus, inquit, que fecundum partem est, Iustilia, unaquidem eft fpecies, que in diffributionibus honoris, vel pecunia, vel aliarum rerum, quotquot dividi poffunt sis, qui participes sunt ejusdem Reipublica, versatur, altera que in contractibus off, conemdatrix : bujus vero partes funt due; nam ex contractibue, alii funt Voluntarii, alii Involuntarii, Oc. Vid. wrift. (a) Infiria, alia dare purnen, Diffributrix, alia owana. whinh, Commutanin, five Dopownin, Correctrix. Primam ait Philosophus versari in pareitione (b) ac distributione aliquarum rerum communium; five bonarum, ut honorum, pecunie, Magistratuum, sive malarum, ut laboris, vigiliarum, sumprunm, vectigalium, contributionum, aliorumque incommodorum, quorum oportet effe participes, qui ejusdem Reip. communione funt juncti. Atque hoc juftitie diffribuentis officium effe probat Philosophus. Quia , inquit , in his continuit & maquale habere & uquale alium ab alio. Quali dicat. Ubi æqualitas invenitur & inæqualitas unius hominis comparati ad alterum, ibi oportet effe ac versari justiriam peculiarem, que proprium equalitatis medium inveftiger ac definiat. Sed in diftributione honorum, præmiorum, aliorumque bonorum, & ex opposito, malorum communium, inter eos, qui ejusdem Civitaris Reique publice funt participes, & æqualiras effe poreft & inæqualitas. Ergo in ifta diffributione versari oportet aliquam juflujam peculiarem. Eam diffribuentem vocamus ex Philosopho. Alteram Inflitiæ Particularis speciem dicit occupati in rerum commutationibus & contractibus, quorum vi ex ditione & porestate, vel unius hominis, sc. privati vel Reip. quæ tum unius partis ac privati vicem tenet, aliquid tranffertur in akerum privatum, aut quoad dominium feu poffeffionem, aut quoad ufum, nt fieri cernimus in emptione, venditione locatione, conductione, commodato, mutuo, fimilibufve pactis & conventis, que ou and quara Grace vocat A. rifforeles, caque dicireffe, ra who inovora, ra di anovora, hac Spontanes, illa invita. In utrifque est occupata justitia commutans, & codem modo: unde non novæ funt species justina commutantis, quarum altera circa contractus voluntarios, alera (

uta

mta

ebit

i, u

ic m

VO

EVO.

1:9

, (

(4)

atur

M

Sobd

tione

merit kem

litio

muta

niva

quan

rati is litur

retu m

idven

ne fta

tis, c

deme

medi

dicui

crum

quam

fic, cu

m dif

dum .

Mzda

di me

quis r

Patitu

tiocr

en circa involuntarios verfetur, fed ejufdem Juftitie commitantis partes duz : nam in commutationibus , tum vomeariis, tum involuntariis, una & eadem plane est ratio ebiti, unus idemque modus res ad æqualitatem redigenjuna quoque formalis ratio est justicia; interim , ratioe materiæ circa quam aut objecti, aliqua est diversitas: nam voluntariis commerciis tantum res compensatur: at in goluntariis commutationibus, damnum pariter & offeni: quod clarius patebit, fi, quænam dicantur Cuvana yusta, , quæ fint ingiona, quænam axouna, uberius exponamus.

(4) Iuftitia Diffribuens veratur circa bona & mala, quæ Magistratu distribui debent labditis, pro ratione, conditione, ftaru, dignitate, opibus, meritis, vel demeritis corum in lemp. & fervat mediocritatem lutionis tantum ; lusticia Commutans exercetur à privato in mivatum aut à Magistratu in quantum habet Rationem printi in Subditos ut Privatos, vetliturque inter bona & mala, ex ntum Commutatione privatis dvenientia, nulla habita ratioreftatus, conditionis, dignitais, divitiarum, meritorum & temeritorum in Remp fervarq; medium Rei: plus boni, five publici, five privati, colletum ilicui, quam debet, vocatur Lucum; plus mali alicui illatum, quam debet, vocatur Damnum : ie cum przda aliqua à Magistram distribuenda est in Subditos, jut præmium inter eos dividendum, fi quis subditorum plus uzdz vel przmii regorect quam ft meritus, is lucrum facit, fi quis minus referat, is damnum atitur; ut vero hic ferverur meliocritas , Ratio expendit me-

Ó

i

1

rita fingulorum, & unicuique pro ratione meritotum, vel majorum , vel minorum , fuam alfignat prædz aut præmii portionem: fichabetur quoque Rario dignitatis ac fratus, nam Chiliarchus plus prædæ aut præmii autert, quam Centurio, & plus Centurio quam Vexillifer, & Vexillifer plus, quam gregarius miles : at vero in Infeitia Commutante nulla habetur Ratio dignitaris, aut meritorum; five enim Princeps, five plebeius calceos emerit, tantum pretii Princeps debet pro suis calceis, quam plebeius pro fuis; Si quis Chiliarchus conduxeritdomum, debet hoc iplum pretium pro conductis adibus persolvere quod promifit, zque ac miles gregarius pro conducta à le domo, & five Magistratus aliquid emat, aut vendat Subdito, vel privatus privato, utrobique fervandum elt medium Rei,& tantundem pretti refundendum, quantum in emptione ac venditione ex Contractu est poltulatum, neque enim ibi Magiltratus fpectatur ut Magiftratus , fed ut privatus , neque pecuniam ,

quam folvit pro rebus emptis ac venditis, de Publico dat Arario, sed de suis privaris nummis; ita idem Magiftratus quod ftipedium promittit Professori . Pa. ftori , Rectori , Utbis fuz Medico, Syndico, Secretario, omnibuf. que Officiariis, & operariis, quorum opera utitur ad Reip. bonu, debet servare medium Rei, & tantum dare fingulis flipendii, quantum spospondit, atq; pollicitus eft, habet enim Magistrafratus hic , conducens illorum operas , fe , ut privatus , & tan . quam pars contrahens, & conducens; Illi se habent, ut pars altera contrahens, & locans operam fuam cerca mercede.

(b) Dicitur juftitia diaribu. trix versari circa res communes, i.e. diftribuendas, i. e. circa res illas, non que funt hujus, vel illius individui, aut privati poffefforis. Petri aut Pauli, &c. fed quæ funt firæ intra poteftatem Reipublice seu przfectorum ejus, penes quos solos jus est diftribuendi, illa, ejusdem communionis aut Reipublica membris, ut funt dignitares, tituli, honores & officia publica, item præmia & pecuniæ publicæ, item vedigalia, tributa & fumprus in publicum erogandi, neque enim cujulviseft privati, il-

los fibi honores & titulos fumere, quos vult, sed oportet Magiftratum illos ipfi conferre pro ratione meritorum, in Rempublicam, nec cuivis licet illa portare tributa, que vult, sed oportet Magistratum ea imponere cuique pre ratione divitiarum quas poffidet ac meritorum quoque in Rempublicam : juftitiam ergo distribuentem exerceri est superioris in inferiorem, ac proprie Magistratus in subditos, licet non nunquam illud quoque tribuatur parentibus in liberos, dominis in fervos, praceptoribus in discipulos, sed improprie tamen: porro res communes, id eft, ad communionem sut commutationem spectantes Reipublica, funt vel bona, idelf, jucunda ac grata, vel mala, id eft, injucunda acque ingrate, nam res malz, id eft, inhoneliz ac turpes , distribui subditis Magistratu , nec poffunt , net debent; bona utilia diftribui possunt, quin & inutilia, seu cum aliquo damno privatorum conjunda , ut fi fubditis onera quzdam ac vectigalia imponantit tesenda , aut fumptus faciendi pro publico mandato magistratus; hie enim valet, Publica privaris anteferenda bonis.

alia

IN C

GULL

20

OC

lian

ati

din

rup

Inti

fed

nafe

COL

ulit

pro

pan

CO193

Aur

pe,

Au

paci

aliu

qui

fitti

lis,

71199

prel

tant

vel

um :

qua

tem

banc

Rep

tion

VI. Zuramayua, sive son no ouramayer, sive son nove amadit, derivetur, ex vi vocis, proprie significat, contrractum, pactionem, permutationem; at Aristoteles ejus vocis notionem amplificavit, & extendit, ad significandum, non tantum contractum, sed & delicta, flagitia, omuia denique negotia civilia, ut testamenta, nuptias, aliaque m er-

pro.

, li

eros.

tori

Rei-

d eff.

, id

atz,

nefiz

tis i

Dec tribui

cum

con.

quz-

antür

iendi iftra-

Pub-

bo-

g our

con-

cins

can-

rias,

aque

me diaque id genus plura, ficuti observavit recte Ciphanim Ma-Commentaris fuis ad cap. 2. lib. 5. Ethic, jam citat. Que, in-DIO : quie, tam late patens notio bujus vocis, nescio, an apud ullum pub. eterea fcriptorem quam Ariftotelem reperiatur. Ac præter ortaanc ex origine sua restrictionem, ex aristotele laxiorem ortet cuiocis ouvamaquel acceptionem, refert Giphanius, adnst am adhuc angustiorem, & Juri civili propriam, cujus oque offeres interdum vocant owamayus, negotium, ex quo dio civilis oritur; qua ratione, pacta proprie dicta di-A fuuntur carere owamayuan, contractus dicuntur habere mus Mayne. Eft & quarta notio angustissima hujus vocis-Inrifconsulus tantum nota, que non omnes contractus, oque led certos tantum fignificat, ex quibus feilicet utrimque nascitur obligatio, ut sunt, emprio, venditio, locatio, oprie conductio, &c. Prima vocis notio omnibus scriptoribus unes, ultrata eft. Secunda Ariffot. Tertia & Quarta Iurisconsult. 1 out propria. Nos ex Ariffoielis mente hoc vocabulum ufurpamus, quia commodius vocabulum hoc Graco & Latino, commutationum aut contraduum, non occurrit. Hinc manifefum eft,quam late pateat Infitia Commutantis objectum:nemper five omanaque fignificet permutationem & contrahum obligantem velex utraque vel ex altera parte, five pactionem & conventionem, five delictum, aut quippiam aliud quod actionis civilis nomine contineri poteft, quicquid randem fub nomine owana qual o venit, cadit in Tufiriam commutantem, cujus eadem eft, quæ eft Iuris civilis, materia : quod enim Jurisconsulti tribus verbis . personarum, rerum, & actionum, id una owadday male voce hic comprehendit arift. (a) Hocigitur officium est Iustina commutantis feu corrigentis, ut emendet commutationes, contractus, actionesq; civiles, quarum vi aliquid ab uno, vel homine, vel magistratu, habente rationem unius, transfertur ad alium : multum enim in his per inæqualitatem peccari poteff, que inequalitas per aliquam virtutem ad justam equalitatem reduci debet. (b) Arque hinc discrimen liquet inter banc & distribuentem justitiam : hæc aliquid transfers à Rep. ad certos; illa aliquid à singularibus, aut eo, qui rationem fingularis & unius habet, ad fingulare & privatos. (a) Quia

(a) Quia in commerciis & contractibus vita civilis inter privatos sape non servatur jus, sed unus plus refert, alter minus accipit, quem debet, in quo sita est mijuria, necesse est utaliqua Virtus doceat medium, quod hic servari debet, ut nullus ab altero injuriam patiatur; hac est sustitia Commutans, qua, quia illam injuscitiam emendat, Corrigens dicitur.

(b) Inflitia diffribuens femper exercetur à Magistratu, qua Magistratu in subdiros, qua subditos habeturg, his semper ratio

meritorum & demeritorum in Rempub.; sed justicia commu. tans exercetur à privato in privatum, aut fi exerceatur in fub. dieum, Magiffratus (pedaent ut privatus, nullaque hic habetur meritorum aut demeritorum ratio , ut fi Magistratus zdes conducat, aut aliquid à subdito emat; imo ne quidem ut Magiftratus fpectatur, quando pactum cum aliquo subditorum init de ftipendio, quod pollicerus fab dito huic aut illi pro open præstanda, aut solvit pro prz Rita.

t

T

P

Ci

cl

C

ni

u

ip

o

m

ig

18

D

inf

qu

nin cul

THS

for

tia

Sec

aliu

nen

nes

14,

-(0

git,

Ar :

VII. Imana'yuara Aristoteli funt, vel inima, spontatanca, vel attore, linvita : Iursfconfultis contractus is tantum eff, qui eft voluntarius ex parte utriufque contrahentis; Wriffoteles eriam contractum vocat, non fponte initum, tatione unius partis contrahentis : quia enim, verbi caufa, (a) inter pulfantem & pulfatum, inter furantem & eum cui furtum fit , perfonarum quædam est mutatio ( namunus agit, & hujus ratione contractus est voluntarius, al. ter patitut, & hujus ratione contractus est involuntarius). ne hanc commutationem omittat, dividit Commutation nem in Voluntariam & Involuntariam. Voluntariam dicit, cujus principium eft voluntarium, ab utraque pame contrahentium cujulmodi commutationis exempla ponit, emptionem , venditionem , &c. Vid. text. Arif. Huc refer , conducere milites, medicos, operarios publicos, &c. ilque dare Ripendia, que omnia funt justitie commutantis, est A Magiftratu fiaht', quia Magiftratus habet hic rationen unius, candemque fervat medrocritatem, quam privatus cum privato in contractu. Involuntariam, ac non fponte Icd invito, tarione unius partis contrabentis, susceptum commutationis genus eft, cujus principium in commutante & contrehente uno non eft , ut funt contractus , qui fiunt, nobis, vel ignor antibus, vel nolentibus. Dicuntur inviti, quia una faltem parte invita fiunt , & funt inviti, non rasione

n in

pri-

Sub.

nt at

abe-

zdes

dito

lagi-

Aum

it de

Inb.

bts.

nta-

tum

Mis:

, ta-

ufa.

cum

mu-

al.

ins)

atio-

icit,

COH-

em-

con-

Ique

, etfi

nem

acus

Oute

tum ante

unt,

viti,

n ra-

rione agentis, qui sponte & sciens agit, sed ratione par tientis, cui per ejulmodi, fre contractum, five commutationem, vel ignoranti, vel nolenti, fit injuria : contrachus invitos per ignorantiam vocat Clandeffinos Co Occultos Philosophus: commutationes nolentibus nobis factas vocat Violentas, quia per vim inftituuntur. Commutationis claudeffine & occulte ac per ignorantiam invitæ, exempla ponit Ariftoteles : Furtum, quo resaliena clam furripitur a Domino; Adulterium, quo conjux aliena, scil. respedu mariti, aut etiam virgo, parentum respectu, occulte corrumpitur , Veneficium, quo vel incantacionibus arcanis conficiuntur homines , vel abdito veneno epulæ inficiuntur ac pocula; Lenocinium, quo ad scorea & meretrices infeii perducuntur adolescentes, quod nonnulli voce ageayayeas significatum ab Aristot. existimant, vel quo maritus propriæ uxoris adulterium fraude aliqua deceptus ignorat, uti exponit Euftratius Gracus Ariftotelis Interpres in Eth. Nicom. Alieni fervi corruptionem, qua clanculum à Domino subducitur ; dolosam cedem , qua quis per abditas insidias fraudulenter è medio tollitur. Hæc omnia dicit efse Philosophus occulte involuntaria propter ignorantiam ,. quia, qui ea patitur , pestem occultam ignorar : neque enim maritus notum habet lenocinium, quo uxor ejus occulte corrumpitur, neque dominus fraudem feit, qua fervus abducitur, &c. Atque ex hisce id quoque paret, personam lædi in hisce contractibus involuntariis per ignorantiam, vel in fe, ut in homicidio, vel in alia fibi conjunda, ut in adulterio, lenocinio, servi abductione, &c. Sed roger quis, Quodnam hic eft lucrum, quod damnum, quod tamen urrumque in justitia commutante effe debet ? Refp. Qui alium occidit, pro lucro haber vindicta aut odir expletionem : occifus pro damno habet amissionem vitæ: sic in adulterio, aliisque, similiter se res haber. (b) Commutationes per vim ac violentiam illatas, ait effe Ariffoteles, verbe-1a, vincula, mortem, sc. violentam, rapinam, &c.

<sup>(</sup>a) Qui pulfater is sponte as is, cui furro auferuntur bona, in git, qui pulfatur invitus paris virus parieur; sic ut ratione pate ; qui furatur, sponte agit, tientis dicatur Contractus invi-

tus, ut Commutatio involun-

(b) In Commutationibus violentis, agens seit & vult id quod agit, patiens quidem seit sed non vult hoc, quod patitur; sie Commuratio vitz cum morte violenta institui ur Sciente & Volente Iudice, sed qui mortem paritur violentam scit quidem se pati sed contra Voluntatem tamen cam patitur.

in

PC

in

ni

no

po

pre

on

fer no

tia

PO!

80

cia

fer

đu cor

ro

qui

Ma

hal

VIII. Commutationum hac non fine ratione ab Arifotele fuit instituta divisio : voluntarium enim & involuntarium varias constituunt diversafg; commutationum species: nam in commutationibus voluntariis , quia tantummodo intercedit rei , quæ commutatur, translatio, cam oporter per equalitatem simpliciter compensari : At in involuntariis commutationibus, quia non tantum fit rei, qua commutatur, translatio, fed aliqua insuper irrogatur injuria, non tantum res ejulg, translatio per equalitatem debet co. pensari, sed præterea debet is, qui commutavit rem & in se transtulit per injuriam, propter injuriam puniri; (a) que punicio, quia lemper respicit injuriam irrogatam, ut ea pari fupplicio (bac paritas fupplicit aftimatur ex damno, cui refarciendo debet effe par & æqualis pæna ) puniatur, non tam ad justitiam diffribuentem pertinet, quam ad hanc co. mutantem feu corrigentem : inspecta enim rerum personarumq; proportio, rerum, quæ funt commutatæ, personarum, inter quas commutatio eft facta; pro delicti atq; injuriæ, vel magnitudine, vel parvitate, æqualis exigitur pæna ac par supplicium : & respicienda est hic proportio, non personæ commutantis ad aliam commutantem, sed personarum commutantium ad res commutatas ; interim tamen, quia pæna ipla, quam justitia hæc vindicatrix ad ulciscendum delictum imponit, non compensa satis refarcitque damnum illatum (nam , qui vitam perdit , quia alteri eripuit, co alteri vitam non restituit, nec qui ob bona alterius furto surrepta, & jam dilapidata, virgis cæditur, co bona ipli restituir) sed vero solum modo facit, ut tantum patiatur reus, quantum pari poteft & eft æquum pro perpetrato crimine, à perfecta ratione justitiæ commutantis seu corrigentis, multum abit hæc Ultrix justitia; quare, ne fub commutante quidem aut corrigente justitia continentur: Et fo:talle

fortalle non errant, qui eam inter partes juftitie particula. ris propriæ dietas non numerant, adeoq; nec ad diftribuentem, nec ad commutantem, proprie eam referunt, sed ad partes justitiæ particularis reducunt potentiales , quas sic vocant Scholastici ex Aquin. 2. 2. quest. 101. Nempe in omni virtute trium generum possunt assignari partes. (b) 1. Integrantes, quæ sic non dicuntur quasi virtutem ipsam componant, sed metaphorice intelliguntur functiones, fine quibus non est perfectus virtutis ulus. 2. Subjeda, i. c. Potentiales; hæ funt virtutes, que quandam affinitatem & conjunctionem habent cum alia virtute, sicuti potentiæ cum anima; neg; tamen perfecte participant ejus rationem, ficuti nec potentiæ participant rationem ipfius animæ; fed tamen ei in proprio suo actu inserviunt, sicuti potentiæ inserviunt anime. Inter has justitiæ particularis partes potentiales porest non incommode referri Iustitia ultrix, vindicatrix, punitiva.

(a) Gravis quæftio eft ad quam Juftitiæ speciem pertineat Juflitia Vindicatrix, quæ exercetur in pœnis irrogandis, nam quia pœnarum irrogatio à Magifiratu instituitur, videtur pertinere ad Iustitiam distribuentem , hanc enim administrareMagistratus est, non privati; quia tamen inter pænam & delictum intercedit proportio Arithmetica, id elt, omnimoda æqualitas, & quia fervari debet hie medium Rei, non Rationis, videtur ad Iuftitiam Commutantem, que proportionem exigit Arithmeticam, & medium Rei : itaque, fi respiciatur proportio & mediocritas iervanda inter poenam & delidum, locum habebit Iuftitia commutans: fi respiciatur vero persona, que poenam infligit, quia illa publica est, nempe Magistratus, locum hic videtur habere Iusticia distribuens; sie

io-

Vo-

em fe

ta-

ri-

ın-

DC-

m-

0.

10-

uæ

ria,

ő.

fc

pu-

ari

IC.

on

ő.

na-

na-

ju-

œ.

on

10-

cn,

cn-

da-

du-

ius

-00

tia-

ato

ri-

fub

Et

Se

ut ad neutram directe, ad utramque Iustitiz speciem ex parte

pertineat.

(b) Partes proprie assignan. tur substantiis corporeis, non vero spiritibus, aut accidentibus, ideoque cum Iuftitia, & virtus fit accidens, impropie ei tribuuntur partes ; quia tamen ulus fic obtinuit , etiam partes affignari solent omni Virtuti : primo quidem Integrantes , quæ fignificant illas actiones, que requiruntur ad uniuscujusque perfectionem, quemadmodum exiguntur membra ad perfectionem totius integrantis : fecundo, partes quadam virtutis vocantur Subjeda, feilicet virtutes aliz, qua huic aut illi virtuti, tanquam generi, subjiciuntur, ut species : Tertio , partes quadam funt virtutis uniuscujusque Potentiales', que fic vocantur, quia fele habent ad virtutem unamgaamquamque, uti potentia ad animam; quemadmodum enim po-

runturad hanc aut illam propter affinitatem, ac cognationem : & tentiz naturales anima non funt fic Iuftitia ultrix refertur ad Iuipla anima , ad eam tamen refe- flitiam particularem, tum diffrizuntur,ita quædam virtutes refe- buentem, tum commutantem.

te

e

d

è

ri

'n

p

ź¢

ri

te

u di

te

in

İ

bi

m tr

ti

bi

er

it

bi ri

a

tì

20

fu

di

m di

P

2

ft:

24

8.

in

12

id

ÉU

IX. Justitia Commutans seu Corrigens in contractibus, tam spontaneis quam invitis, singulorum res spectat & æquale illud, quod est (a) proportionis, non Geometrica sed Arithmetice; cum enim nulla hic personæ dignitas, sed simpliciter rerum, quæ permutantur, æqualis inter id, quod plus eft & minus, spectetur diftantia, satis liquet proportionem hic effe Arithmeticam : sicuti enim ejus hæc est natura, ut simpliciter numerorum inter se distantiam fpectet, ita & hæc justitia medium quærit & æqualitatem in fola distantia à lucro & damno, facitque ut contractus omnis æqualiter utrimque abfit. At juffitia diftribuens, quæ ordinem dicit ad Remp. quia meritum spectat & cujusque dignitatem persona, proportionem servat Geometricam: quemadmodum enim ista in co est polita, ut, sicuti sele habet numerus primus ad fecundum, ita terrius ad quartum; sic æqualitas distributionis in co confistit, ut, (b) ficuti fele habet unius civis persona ad personam alterius, respectu meritorum in Remp. ita præmium unius aut bonum à Rep. diffribuendum respondeat bono aut præmio alterius : atque hac ratione, res, quæ diftribuuntur, funt æquales, pariter ac persona, inter quas distribuuntur, & ipsa distributio eft æqua: cum alioqui, si simpliciter rem spectes, uti inter per-Ionas , ita & inter præmia , magnum discrimen elle possit. Atque ex hisce omnibus liquet, in quo differant Iustitia Difribuens & Commutans, duæ Juftitiæ particularis partes : & quod non detur mer brum tertium. Nam omnis æqualitas, vel ex dignitate, i. e. meritis in Remp. personarum æ-Rimatur, vel ex rerum ipfarum modo ac mensura : tertium non datur.

(a). Proportio Arithmerica dicit zqualitatem differentiarum, Geometrica rationum , utraque inter quatuor numeros : differentia apud Arithmeticos fignificat diffentiam duorum

numerorum à se invicem ; ratio notat, quoties unus numerus alterum in fe includat, inter quinarium eft leptenarium differentia eft quinarius, quia diffant à le invicem per duo; fed quina-

rius non continetur bis in septenario, ideoque inter illos non eft ratio; at inter quinarium & denarium est ratio, quia denarius eft duplum quinarit, & quinarius eft dimidium denarii, denarius enim bis in le continet quinarium, non tamen à quinario per duo differt, fed per quinque : proportio Geometrica, fignificat æqualem intercedere differentiam inter bis binos numeros, i. e. ex quatuor numeris inter sese collatis, bis bini zquali utrumque distantia à se invicem diffare deprehendentur, v.c.ut 2. ad 4 ita 6 ad 8. differentia inter 2. & 4. aut distantia qua à se invicem distant est binarius, sed ut 6. differunt & distant ab 8.per binarium; verum inter hosce numeros non est proportio Geometrica, que fignificat æquali ratione ac modo ex numeris 4. bis binos discrepare inter fe, neque enim ut funt 4 duplum duorum, ita 8. funt duplum 6, neque ut binarius ef dimidium quaternarii, ita senarius est dimidium octonarii: sed exemplum proportionis Geometrica eft hoc, ut 4. ad s. ita 12. ad 24. quia uti 8. funt duplum of 4. ita 24. funt duplum 7 12. & ut 4. fent dimidium 768. ita 12. funt dimidium 7 24. at hic non est proportio Arithmetica, neque enim aqualis eft differentia, qua diflant 4. & 8. qua diffant 12. & 24. differentia enim inter 4. & 8. est quaternatius, at distantia inter 12. & 24. eft 12. fed 4. & 12. non funt numeri iidem : fi id, quod in numeris eft declaratum , applicetur rebus & perfo-

c

r

C

0

nis , deprehendetur in inftitia commutante semper fervari zqualitatem differentiarum ac proportionem Arithmeticam,ut . utraque pars contrahens zqualicer diffet à damno & lucro; fed in iuffitia distribuente conspicietur æqualitas rationum &

proportio Geometrica.

(b) Exemplum proportionis Geometrica fervata, & quoad res & quoad personas, in justitia diffribuence, videre est inter Ajace & Ulyssem , & interarma Patrocli & Achillis; nempe, que est ratio meritorum Ulyssis ad merita Ajacis in Rempubl. Grzcorum, eadem debet effe ratio armorum Patrocli ad arma Achillis, quoad valorem & dignitatem ut præmiorum illis diftribuendorum, h. e. fi Ulvsfes duplo plus meritus est de Republica Gracorum quam Ajax, oportet ipfi donetur duplo majus præmium præmio Ajacis,& quia arma Achillis duplo funt digniora armis Patrocli, exigit justitia diftribuens, ut arma Achillis cedant Ulysii, & Patrocli cedant Ajaci: hic proportio eft fita in zqualitate rationum, & quoad personat, & quoad res inter se comparatas; ut enim fe habet persona Ulyssis ad personam Ajacis respectu meritorum in Rempublicam, ita fe habent arma Achillis ad arma Patrocli, præmia illis diftribuenda, & ut Vlysses se habet ad arma Achillis, ita Ajax ad arma Patrocli : atque hie zqualitas eft utrimque & armorum, que diftribuuntur, & Ajacis & Vlyffis, inter quos diftribuuntur: at fi quis extra comparationem illam ac diffributionem arma (pectet fimpliciter, certe magna interest inæqualitás, nam arma Achillis longe funt præstantiora armis Patrocli; quemadmodum quoque si sim-

pliciter spestentur merita Vlysfes & Ajacis, illa quoque valde funt inzqualia, nam Vlysses prudenti suo consilio longe plus meritus est de Republica Grzcorum quam Ajax suis Armis.

X. Nobilis hic fefe offert quæftio, fed difficilis (a) Que proportio fit fervanda in panis irrogandis, an Geometrica, an Arithmerica: Resp. Pænas non posse irrogari proportione Geometrica, I. Quia hæc exigit, ut pro inæqualitate personarum inæqualia unt onera : & sic pro codem delicto, nobilis ac liber mitiores, ignobilis & fervus acriores ferret pænas. 2. Di-Aributio secundum proportionem Geometricam tum justa eft; etiam cum quis non tantum confequitur, quantum merebatur, sed quantum pro ratione circumstantiarum poreft redundare: ita, fi præda fit dividenda inter milites,& non latis magna fit ut uniuscujusque merito & virtuti respondeat, nihilominus distributio justa erit . cum quis tantum capit, quantum pro rato capere poteft. At poenæ nonirrogantur jufte, fi infra meritum irrogentur. Et hæc fententia videtur effe congruentior Ariffoteli, qui l. s. Ethic. ad Nicom. c. 4. docet, jus, quod in commercis est servandum, esse equum proportione Arithmetica. Non autem distinguit istic loci inter commercia, quæ sponte faciunt homines, & quæ invitis ipsis efficientur : sed de commerciis loquitur in genere. At emendare contractus invitos, quidnam est aliud quam delicta punire ? Ergo & in delictis puniendis fervanda est proportio Arithmetica, quod erat dmonstrandum.

e (s) In pœnis irrogandis habenda est ratio distantiz zqualis inter delictum & supplicium, at non inferatur delinquenti plus pænz, quam peccatum ejus meruit, nec etiam minus: interim non est necesse servari in omnibus Personis semper candem speciem pænz, modo serventur ide gradus, V.C. Si aliquis Princeps, aut ex Magisstatu & optime meritus de Rep. idem committat delicum, quod vir plebeius, non est necesse, ut eodem supplicit genere afficiatur, quo afficitur plebeius, modo servetur eadem ratio, & proportio; nam potest plebeius sustigari, aut virgis cadi ob delictum idem, propter quod Princeps abdicetur suo officio: hic tamen servata fueit proportio Arithmetica, nam ram magna pœna est Principlat Magistratui, moveri suo munere, quam plebeio est, cadi virgis, aut sustigari.

DISTY-

# DISPUTATIONUM PRACTICARUM TRIGESIMAPRIMA&ULTIMA.

DE

## A MICITIA

#### THESIS I.

Excussa sunt disputationibus ante habitis vritutes omnes & fingulæ, quæ media sunt, quibus ad felicitatem summin hominis in hac vita bonum, pervenitur: superest, ut agamus de Amicitia, quæ, si virtus non est, cum virtute ramen cognationem habet summam, &, si non est acquirendæ selicitatis supremæ, ejus tamen conservandæ, est medium, & virtutum explicatarum quoddam quasi este cum & usus: ut vero estectum sequitur causam, & usus rem ipsam, ita virtuibus explicatis recte subjungitur Amicitia explicatio: cujus necessitatem Arist. 1. 8. Eth. c. 1. oftendit in omni vitæ statu, quam & potentioribus, & pauperioribus, & Senibus, & Juvenibus, convenire, ibidem docet. Vid. Text. Agit vero Philosophus de Amicitia 1. 8. 5. 9. Quæ ibi suse persequitur, nos summatim hac disputatione comprehendimus, exorsi, ut solemus, à voce.

n

n

-

n

d

e

-

i

Ł

II. Amicitia vocabulum significat, I. generalissime, rerum omnium συμπά εξαν, qualis consensio est inter oleam &
vitem, magnetem & ferrum: de qua consensione & συμπαεξά multa habet Erasmus in Colloquio, cui titulus, Amicitia,
2. generatim, quemlibet appetitum societatis, qualis etiam
in bruta cadit. 3. speciatim, mutuam benevolentiam, qua
intercedit inter homines quosvis, sive probi sint sive improbi, sive noti sive ignoti, sive cives sive peregrini. 4. specialissime, pro honestorum & proborum hominum inter se
benevolentia, quam conciliat virtus, utilitas, voluptas.

III. Amicitia, sensu quarto, definiri potest, Benevolentia vera, nota, aperta, & astuosa quorundam inter sese mutno, ob bonum honestum, utile aut jucundum. Atque huic prout Q 3 triplex triplex est Amicitià objectum, ita triplex ponitur vulgo Amicitia, (a) honesta, utilis, jucunda. Honesta, propter solam
honestatem & virtutem: utilis, propter quadum aut lucrum: jucunda, propter voluptatem instituitur. Arist. l. Eth.
8. c.3. Harum Amicitia specierum prima, honesta scilicet, per
se proprie est digna nomine Amicitia, quippe qua sola est
persecta, constans, stabilis, ac genuina: reliqua dua improprie & per accidens Amicitia dicuntur, quippe qua impersecta, instabiles, inconstantes, & spuria magis sunt dicenda. In amicitia persecta amicum, propter seiplum & propter virtutem: in impersecta propter aliud, sive utilitas sit,
sive voluptas, cum amamus. Sed desmisionem Amicitia &
allatam divisionem per partes explicemas.

(a) Divisio Amicitiz in Honeflam, Jucundam, & Utilem, non est divisio generis perfecti, vel univoci, quod ex zapo suis competit speciebus, sed est divisio generis impersecti, seu analogi, quod speciebus convenit inzqualiter, uni magis, asteri minus, & uni per & propter alteram, quale genus est ens respectusubstantiz, & accidentis;

accidés enim non est ens, niss per & propter substantiam: sic amicitia non dicitur aquali modo de Honesta, Jucunda, & Uriti, sed primario de Honesta, secundario de Uriti & Jucunda, quarenus ha aliquid participant de conditionibus amicitia Honesta: arque hac etiam faciunt ad intelligendam thesin sextam numero.

IV. Amicitiægenus ponimus Benevolentiam, quæ significat, propensionem voluntatis & amoris in alterum, qua bene ci cupimus & volumus. Errant, qui Firtutem pro genere ponunt: nam 1. Virtus est fundamentum, cui Atticitia superstruitur: sundamentum autem rei, quo nititur, non est res ipsa: nihil enim sui ipsius sundamentum est.

2. Amicitia est estectus virtutis, Ergo non ipsa virtus: nam nulla causa, quarenus causa, est idem cum estectu: sic enim idem estet causa sui ipsius; 3. Virtus cum suis actionibus in nostra est porestate, est estado: Sed Amicitia non est io imor, non est in nostra porestate. Ergo. Prob. min. Quia requirit amorem & consensum mutuum, qui non est in nostra potestate. Memo enim dominutest alterius voluntatis.

4. Virtus (a) bonum est internum, ad instat habitusm alio-

rum. Amicitia vero est bonum externum, Arist. 9. Eth. c. 9. The opines, Winter externa bona maximum, appellat. Si dicas, Amicitiam esse laude dignam o servare medium inter duo extrema: inde non sequitur, ejus esse genus virtutem: Nam & affectus quidam & actiones virtutem antecedentes laudem merentur ac servant medium inter duo extrema: nec tamen sunt virtutes.

(a) Bonum internum elf, quod intra potestatem hominis est si-

V. Differentia, post genus, reliquis in definitione verbis proponitur. Amicitia est benevolentia vera: ut diftinguatur asimulata & ficta, qua aliud lingua promit, aliud corde premit : uti virtus ipla non verborum eft aut lingua fed operum ac cordis , ita & amiciria , virtutis fructus. Nota : ut A micitia diffinguatur à benevolentia, qua ignotos complectimur, requiritur in Amicitia, ut Amico affectum & amorem nostrum exponamus, ac detegamus: possumus Christianis, longe remotis à nobis, benevelle, sed non posfumus effe amici illis, quia nec nos illi, nec illos nos novimus. Aperia: ut excludamus amorem, quo quis occulte fertur in aliquem': porest quis recondito affectu & amore alium profequi, quem nunquam ei aperuerit, atque hactenus nondum amicus est: Amicitia enim non latentem fed parentem exigir amorem. Aftunfa: ut ipfo actu Amicitia fele exerat & affectum muter in effectum, ut non tantum bene velit fed & bene faciat. Mutto exercita: ut fignificetur, in Amicitia exigi amorem & activum & pasivum : & φίληση & αντιείληση: & φιλεί & φιλείδας, magis tamen confifit Amicitia के निक्रिका quain के निक्रिक्रिय, in amote activo quam paffivo, præftantius enim eft amare quam amari. Amor iraque, quo ferimur, in hoftes, à nobis averlos, in res inanimatas, inanimatas anima vegerante & fentiente, ut in pecunias, agros, hortos, plantas, canes, equos, &c. amicitia dici nequit, quia ifta non redamat. Porre dicitur Amicitia, quorundam inter fe, puta hominum : bestiæ enim non funt subjectum annicitie idoneum : nec Angeli, quia de hominum virtut bus pereraetat Ethica, quarum ulus ac fructus eft Amicitia, Denique, ob bonum honeflum, mile, ac jucundum; quibus verbis ratio impellens & motiva Amicitiae innuitur.

VI. Tres Amicitiæ species, honesta, utilis, jucunda, sub Amicitia continentur, (a) ut genere, non univoco, sed analogo aut equivoco, prout istæ voces vel distinguuntur vel confunduntur: Nam Amicitia honesta sola vera est & per se Amicitia: utilis & jucunda sputiæ potius sunt species, & remè confusado, amicitiæ: jucunda interim amicitia magis propius ad honestam accedit quam utilis, quia magis est ingenua & homine libero ac liberali dignior: sed in specie quædam de singulis videamus.

(a) Genus univocum dicitut, cuius & nomen & definitio ex zquo speciebus conveniunt : fed amicitiz definitio ac nomen non ex zque conveniunt, honefiz, jucunde atque utili amicitiæ; cum enim amicitia fit virtutis effectum, sola honesta vera est amicieia, non item utilis aut jucunda, quia hæ in virtute non semper fundantur, nec ab ea caufantur:genus zquivocum disitur melius vox aquivoca, quia ejus nomen folum commune eft, fic homo poffet dici genus zquivocum hominis picti & vivi: sed amicitia utilis & jucunda plus habet commune cum ami-

citia honesta quam nomen, non tamen æquali modo amicitia aut ejus definitio prædicatur de honesta, utili & jucunda, ideoque amicitia illarum est genus analogum, quod vocant, cum non tantum nomen sed & desinitio generis competit speciebus, verum non ex æque, nec ob easdem causas.

Nam quidam Philosophoe rum illud genus, qued inzqualiter convenit suis speciebus, vocant analogum, non zquivocum; alii vocant zquivocum, non item analogum: quidam utroque appellant modo.

VII. Amicitia utilis & jucunda sunt & διάλυται, i.e. facile dissolvuntur: utilitas enim & voluptas sunt bonum inRabile & facile cessant: non sic honesta, quæ solidiori innititur sundamento, scil. virtute. Amicitia utilis plerumqne
cadit intersenes, quia sunt φιλοχρή ματοι lucripetæ, & in vulgms, quia vulgm amicitias ntilitate probat. Amicitia jucunda
potissimum inter juvenes viget, quia, cum affectibus multum indulgeant, sere voluptates sectantur & quod jucundum est. Honesta Amicitia, quia propter virtutem suscipitur, tantum est bonorum, ideoque valde rara est. Rari quippe
boni: vix sunt numero totidem, quot Thebarum porta, vel divitis
ossiia

oftia Nili. Hæc ftabilior eft , quia virtus bonum eft ftabile. Hæcomnia φιληπά, amabilia, complectitur, (a) quippe virtus & honesta, & utilis, & jucunda eft, tum fibi tum amicis nam virtus mira jucunditate probos perfundit, & ipfa fibi pretium eft. Sed & alias Amicitiæ divisiones expendamus.

(a) Hinc liquet divisionem Boni in Honestum , Utile , & Jucundum, non effe divisionem generis in species, quia species oppositz nunquam possunt pradicari de eodem : fed bonum honestum. utile & jucundum dicuntur de eadem virtute pro diverso re-Spectu ; ideoq; hæc divisio boni, est divisio subjecti per adjuncta.

VIII. Amicitia est vel aqualis vel inaqualis: illa colitur inter æquales, v. c. inter duos Senarores , Collegas , servos, aut quolcunque in eodem officio & dignitate conflitutos : hec colitur inter inæquales ; vel etate , uti inter juvenem & senem, vel dignitate, uti interherum & servum, Magistratum & subditum : estque vel privata vel publica : Privata, quæinter homines privatam vitam viventes colitur : eftque vel consueudinaria, quæ inter duos privatos, sed potentia, ætate, donis, vitæ conditione, dispares initur, vel confanguina, quæ est, vel pairia, inter parentes & liberos, vel fraterna , inter fratres & forores , vel conjugalis , inter maritum & uxorem : publica, quæ inter personas colitur publicas, estque, vel Ecclesiastica, inter concionatores & auditores : vel politica, inter Magistratum & subditos, arque hæc, vel Sagata, inter duces & milites, vel togata, intersenators & cives &c.

IX. Extat & alia Amicitie divisio apud Aristotelem 1. 9. Eth. Quædam Amicitiæ funt quodseis , homogenea , in quibus utrobique exdem funt amoris caufæ: ut si uterque amet alterum propter virtutem, aut utilitatem, aut voluptatem mutuam : ita Theologus Theologum , Philosophus Philo-Sophum, miles militem, mercator mercatorem, amat propter eorundem studiorum similitudinem : Quædam sunt avouod seis , heterogenea : ut fi alter propter voluptatem , alter propter utilitatem bene amico velit : sed in causas Ami-Citiæ penitius inquirere operæ fuerit pretium.

X. Caufe funt Amicitiæ, vel procreantes, vel confervan-

ses, vel finales. Efficiens, eft vel prima, Dem, qui hominem condidit animal sociale, & ad amicitias colendas propenfum : vel fecunda, que vel remota eft, vel occasionalis, vel propinqua : remota eff, natura, dum fundamenta amicitiæ fuppedirat, inclinationem, amorem, fimilitudinem morum, vita, actorum acfactorum: & est hominibus quædam quasi innata ad amicitiam propensio : oceasionalis, procataritica aliis, est indigentia, qua ad ulus nostros amicis indigemus, cosque quarimus: propingua , eft vel generalis , vel fpecialis : peneralis; eft æqualitas & fimilitudo, five vitæ, five morum, five ætatis, five muneris, five studiorum: est enim amicitia iftic, ubi aliqua eft æqualitas ; (a) in amicitia æqualium eft aqua. lina 2 7 moor, numeri : in amicitia inæqualium eft aqualitas par' agias, dignitatis, cum animi utrimque convenientia & accipiunt & reddunt. In amicitia æqualium eft agualitas Arubmetica, quia officiorum utrinque & vitæ conditionis est paritas. In amicitia inæqualium est aqualitas Geometrica , quia in ftatuum disparitate quæritur ibi æqualitas in proportione rationum, que confistit in co, ut convenienti officiorum proportione personarum compensetur inæqualitas: sic, cum parentes liberis victum suppeditant, illi id compensant parentibus obsequium præstando: cum Magi-Aratus subdito benefacit, ille cultu & veneratione respondet benefacto, &c. Specialis caufa amicitiæ procreans eft, tum conversatio ac consuetudo, qua alterius mores explorantur, tum admiratio virtutis in altero, tum actus officii & beneficii præstitus, rum cognatio & affinitas, tum nostra utilitas auf voluptas, &c. Caufa confervantes funt, convictus, familiaritas, beneficia, & officia mutuo exhibita. Finales caufe funt, gloria Dei, felicitas civilis, nostra & amici falus, &c.

(a) Aqualitas numeri dicitor in amicitia, cum inter duos a-micos aquales aqualia omni modo beneficia conferuntur mutuo, unde hie dicitur fervari proportio Arithmetica!: Aqualitas dignitatis, cum inter amicos inaquales, sou atate, seu dignitate, beneficia conferentur

mutuo, non æque femper magua, digna, aut præftantia, fed fervatur tantum proportio Arithmetica: qua officium redditur pro officio, minus interdum pro majori, quod tamen ad majus aliquam dicit proportionem, quia Perfona reddens est minor accipiente.

X I. Effe-

C

to

V

ta

C

le

fe

no

of

qu

in

fe

fu

na

ai

cu

Dit

hal exi

tar

qua

XI. Effetta Amicitiæ, seu adjuncta, seu officia, sunt amare po benefacere. Amandus est amicus sincere, impense, constanter: sincere, ne amor in ore aut lingua natet, sed in corde & opere habitet: impense, quia ames eum necesse est sicuti te ipsum; at teipsum maxime amas: constanter, ne quovis vonto excutiatur aut-levi de causa dissolvatur amicitia. Ama tanquam nunquam osurus. Benefaciendum quoque est Amico, quo sactis constet ipsi de nostro affectu & benevolentia.

XII. Amicitiæ opposita sunt vel contraria vel privativa. Contraria, funt omnes res amicitie adversantes; que cum plures funt, vel directe naturam amicitiz diffolyunt vel confequenter. Priori modo id facit, inæqualitas morum, fludii, animique disparitas, &c. Cum scil. alter quidem amat fed non redamatur ab altero : fic in specie, diffolvitur amicitia utilis & jucunda , cum non est par voluptatis retributio, & officii non aqualis redditio; & honesta, cum non est aqualitas virtutis, cum alter virtutem extollit, quam alter imminuit : posteriori modo ac consequenter amicitiam diffolvunt, dignitatis variatio locorum à distanti, diuturna abfentia, vitia naturæ ; ut furditas, cæcitas , & moralia , ut superbia, dissimulatio, adulatio, contentio, querelæ, criminatio, vituperium, suspicio, mendacia, &c. (a) privative opposita Amicitiæ sunt, quæ amicitiam ad extrema vel in excessu vel in defectu deflectere faciunt, & eam privant sua rectitudine. Exceffus eft nimium amicitiæ ftudium, wodupidia, cum passim obvii in amicos & valde multi in amicos recipiuntur. Defectus, apixia, cum reipla omnes amici insuper habentur. Sed quæ de Amiciiia ulterius disputari poflunt, exhibent, quæ subjunguntur.

(a) Quamvis in amicitia detarexcessus, & defectus, & sua tria cadunt quoq; in affectus; at quedam etiam mediocritas, non affectus quoq; virtutes non sunt.

#### ANNEXA.

- 1. In vir bonus seipsum magis quam alium amare debeat ? Aff-
- 2. An aliquando veritatem Amici causa deserere liceat? Neg.
- 3. An vitam Amici nostra praferre & pro salute ejus certam mortem eligere debeamus? Neg.

4. An benefactores impenfius ament beneficiarios ? Aff.

5. An in omni fortuna opus fit Amicis 3 Aff.

- 6. An in prosperavel adversa fortuna magis egeamus Ami-
  - 7. An Amicitia fit præferenda cognationi sanguinis ? Dist.
- 3. An Amicus Amico dona maxima optare, &, si possit, procurare debeat? Aff.

9. An Amicitia vera ac perfecta fit obnexia calumnii, & in-

juris o querelis? Neg.

10. An Amicitia vera ac perfesta possit effe inter malos ? Neg.

FINIS.



